Individu & nation
ISSN:1961-9731
: Université de Bourgogne

vol. 3| 2009
Norbert Elias, « un marginal établi » ?

Pouvoir et Progres
20 April 2009.
Gérard Raulet

DOI: 10.58335/individuetnation.182

@ http://preo.ube.fr/individuetnation/index.php?id=182

Gérard Raulet, « Pouvoir et Progreés », Individu & nation [], vol. 3 | 2009, 20 April
2009 and connection on 29 January 2026. DOI : 10.58335/individuetnation.182.
URL : http://preo.ube.fr/individuetnation/index.php?id=182

PREO


http://preo.u-bourgogne.fr/

Pouvoir et Progres

Individu & nation
20 April 2009.

vol. 3| 2009
Norbert Elias, « un marginal établi » ?

Gérard Raulet

DOI: 10.58335/individuetnation.182

@ http:/preo.ube.fr/individuetnation/index.php?id=182

1. Téléologie et anthropologie
2. La formalisation et le role de I'Etat
3. Le pseudo-libéralisme éliasien

1 A la fin de son opus magnum sur le proces de la civilisation, Elias
évoque de facon quasiment kantienne la perspective d'une paix per-
pétuelle, c'est-a-dire d'une société mondiale qui concrétiserait une
civilisation universelle - par quoi il faut entendre le triomphe d’'une
civilité partagée. Dans un entretien avec le Spiegel en 1988, il a certes
relativisé cet optimisme et surtout I'assurance que le processus de la
civilisation conduit en droite ligne a cet accomplissement. ,Er [der
Zivilisationsprozefd] hat zwei Richtungen. Vorwarts und rickwarts.
Zivilisationsschiibe gehen einher mit Entzivilisationsschiiben (Elias
1988) La civilisation est un équilibre fragile, toujours menacé de bas-
culer dans la barbarie, mais le « proces de la civilisation », tel qu'il le
relate, se solde globalement par un progres — peut-€tre méme par
« le » Progres de « la » Civilisation (car Elias est par ailleurs peu lo-
quace sur la pluralité des civilisations).

2 Ce grand récit de la Civilisation est porté par la lutte pour le pouvoir,
par la concurrence des individus et des groupes dans la recherche et
la conservation d'une position dominante, qu'elle soit réelle ou sym-
bolique. Je m'intéresserai moins a la possible origine nietzschéenne
de cette vision du monde (tout en la tenant pour d’autant plus plau-



Pouvoir et Progres

sible que, comme pour Nietzsche, le pouvoir, ou la puissance - Macht
-, est une valeur relative) qu'a deux autres implications lourdes de
conséquences.

3 D'une part, le paradigme du pouvoir se traduit par la primauté accor-
dée a 'histoire politique et par un déficit certain en ce qui concerne
la prise en compte des facteurs économiques. Ce n'est pas un hasard
si la redécouverte d’Elias a coincidé avec le recul du marxisme sur la
scene intellectuelle. Or, cette primauté rappelle que la pensée d’Elias
s'inscrit dans une lignée de la pensée allemande qui prend son origine
dans T'historisme du XIX€ siecle. Une des conséquences, comme je l'ai
montré ailleurs, est qu'Elias souscrit a « l'explication » du national-
socialisme par le Sonderweg (Raulet 2009).

4 D’autre part, I'idée que la guerre de tous contre tous produit la civili-
sation dés lors qu'elle est régulée par I'Etat renvoie expressément a
Hobbes (a qui Elias se réfere entre autres dans Studien tiber die Deut-
schenl) et caractérise une variante spécifique de « libéralisme » com-
mune aux Allemands émigrés en milieu anglo-saxon (voir Leo Strauss)
et qu'on retrouve chez certains néo-conservateurs ameéricains.

1. Teleologie et anthropologie

5 Elias a expressément revendiqué pour sa théorie de la civilisation le
cadre de la trés longue durée?. Dans l'introduction des Studien iiber
die Deutschen, il écrit par exemple :

Es ist heute noch nicht Ublich, den gegenwartigen sozialen und so
auch den nationalen Habitus eines Volkes mit dessen ‘Geschichte’,
wie man es nennt, und besonders mit dessen Staatsentwicklung zu
verkniipfen. Viele Menschen scheinen der stillschweigenden Mei-
nung zu sein: ‘Was im 12., im 15., im 18. Jahrhundert war, ist vorbei.
Was geht mich das an?’ In Wirklichkeit aber sind die gegenwartigen
Probleme einer Gruppe entscheidend mitbestimmt durch ihr
friheres Schicksal, durch ihren anfangslosen Werdegang. (Elias
1989 : 28)

6 Dans La Société des individus (1939), cette longue durée prend la
forme d'une anthropologie philosophique qui semble dans une large
mesure fondamentale. Elias se révele a cet égard tres proche de Geh-
len, chez qui la sociologie actualise et concrétise 'anthropologie sous



Pouvoir et Progres

la forme d'une théorie des institutions et des ensembles fonctionnels
dans lesquels vivent les hommes. Et, on y viendra plus loin, il se révele
méme proche du fonctionnalisme de Luhmann.

7 Ce qu'il entend par ‘processus’ est un mouvement sans commence-
ment ni fin : ,Es gibt keinen Nullpunkt von Zivilisationsprozessen.”
(Elias 1984 : 128 ; cf. aussi Elias 1989 : 315, note). Linterprétation la plus
largement répandue consiste donc a prendre pour argent comptant
les déclarations d’Elias et a répéter a satiété qu’il n'y a pas chez lui de
téléologie. Les choses ne sont pourtant pas aussi simples, et le « pas
encore » par lequel se conclut, dans la toute derniére phrase, Uber
den Prozef3 der Zivilisation est particulierement ambigu : « La civilisa-
tion n'est pas encore achevée. Elle est seulement en devenir. » (Elias
1997 : 11, 465) Certes, le fait que le processus de la civilisation euro-
péenne fasse apparaitre ‘au bout du compte’ une structure et une di-
rection - un ‘plus de civilisation’ quand bien méme Elias ne se pro-
nonce, en apparence, ni en bien ni en mal sur ce ‘plus’ - ne signifie
nullement que ce processus obéisse a un plan d’ensemble, divin ou
humain. S'il y a chez Elias une anthropologie fondamentale 3, elle ne
débouche pas sur une téléologie de type herderien, selon laquelle
’homme aurait été, par sa nature (par la ‘Création’), destiné a déve-
lopper ses facultés supérieures et a progresser vers plus de civilisa-
tion. Elias, comme la génération des fondateurs de I'anthropologie
philosophique (Scheler, Plessner, Gehlen) a dépassé cette téléologie
‘dogmatique’ (comme la qualifie Kant). Il a retenu de Herder grosso
modo la méme chose que Gehlen - lidée que 'homme n'est pas un
sujet isolé doté d’emblée de toutes ses possibilites ; et comme Herder
il évite tout autant I'évolutionnisme que le terme de progres (dou le
terme ostensiblement plus neutre de ‘proces’). Il semble méme qu'il
ait retenu la lecon critique kantienne : si téléologie il y a, elle se ré-
vele a posteriori. Et de ce point de vue Elias est parfaitement en droit
de revendiquer une « vue d'ensemble du processus dans lequel nous
sommes impliqués »%. Mais cette position nous parait achopper sur
deux choses : (1) Le statut d*histoire philosophique’ (Kant) du grand
recit éliasien est infiniment moins clair et moins explicite que chez
Kant ; I'histoire culturelle de la civilisation que raconte Elias tend plu-
tot a établir la positivité du ‘plus de civilisation) et ce qui reste chez
Kant une interrogation du jugement réfléchissant tend chez Elias a se
transformer en jugement de connaissance. (2) Bien qu'il ne soit ‘voulu’



Pouvoir et Progres

ni par un dieu, ni par les hommes, le ‘proces’ de la civilisation semble
bel et bien conduit par une main invisible - celle dun fonctionna-
lisme bien plus efficace que la ‘main invisible’ dAdam Smith puisqu’il
sépargne et la métaphysique, et le sujet de la philosophie moderne.

8 Le propos est ambitieux, et méme de nature a s'attirer la bien-
veillance d'une pensée ‘post-moderne’ soucieuse de sémanciper elle
aussi non seulement de la métaphysique mais aussi du Sujet qui s'est
affirmé a sa place. Mais un tel projet, et cest ce a quoi je veux en
venir, a un prix : le prix d'une philosophie politique dans laquelle la lo-
gique purement fonctionnelle des configurations supra-individuelles
et institutionnelles se substitue au ‘vrai libéralisme’ - au libéralisme
politique qui repose encore sur des sujets, et méme des individus-
sujets. Significativement, ce projet se pare des apparences d'un ordre
mondial pacifié et harmonieux, celui-la méme dont la ‘mondialisation’
nous rebat les oreilles. Bref, nous trouvons réunis chez Elias tous les
ingrédients de l'idéologie néo-libérale - libérale en apparence, pure-
ment fonctionnelle en réalité.

9 Cette vision du monde est le dénominateur commun des lectures
conservatrices de Hobbes, du type de celle développée par Leo
Strauss. Hobbes, dans la préface a la réédition du De cive en 1647, s'est
défendu d’avoir soutenu que « les hommes sont méchants par na-
ture ». Sans doute s'agissait-il au premier chef de faire valoir la dis-
tinction entre une méchanceté universelle, due a la Chute, et une
méchanceté naturelle qui et été un blaspheme, mais cette inflexion
du pessimisme anthropologique rend tout a fait défendable la ligne
d’interprétation de Strauss : la philosophie politique de Hobbes est li-
bérale en ce quelle repose sur les droits naturels de 'homme - des
droits qui se manifestent de facon négative puisqu’ils renvoient a la
peur de la mort violente . C'est pourquoi le Léviathan, I'Etat, est né-
cessaire pour assurer le passage a la civilité ; c'est le moment ‘absolu-
tiste’ de la philosophie politique hobbesienne, celui qui s'exprime
dans la formule célebre du chapitre 26 du Léviathan (« Des lois ci-
viles ») : « auctoritas non veritas facit legem » 5. La priorité anthropo-
logique des droits subjectifs est contrebalancée par la priorité juri-
dique de l'institution politique - et c'est du reste pourquoi Hobbes est
un enjeu en philosophie politique, plus précisément un enjeu entre
des interprétations libérales-conservatrices du type de celle de Leo
Strauss (et d’Elias) et une interprétation du type de celle de Schmitt.



Pouvoir et Progres

10

11

12

Elias partage pour l'essentiel ces prémisses anthropologiques, aux-
quelles il donne, par un relativisme qui accroit la nature strictement
fonctionnelle de l'ordre politique, un tour plus cynique que ne l'est
l'insistance de Strauss sur le droit naturel - car méme issue négative-
ment de la peur de la mort, la liberté politique est chez ce dernier
une valeur. Pour Elias, nous sommes tous des « barbares attardés »,
notre civilisation manifeste autant de signes de barbarie que les civi-
lisations dites primitives montrent de maitrise des pulsions agres-
sives. Civilisation et barbarie sont des notions foncierement relatives.
Elias se garde bien de toute référence explicite a Nietzsche sur ce
point’ mais la facon dont il aborde la question des valeurs est parfai-
tement congruente avec celle de Nietzsche a I'égard des moralistes
anglais dans la Généalogie de la morale. « Ces psychologues anglais -
que veulent-ils vraiment ? » Quelle est la « partie honteuse », de-
mande Nietzsche, que cachent les énigmes de leurs ouvrages ? 8 Rien
d’autre que le fait quil n'y a pas de définition substantielle du Bien et
de la bonté - pas plus du reste qu’il n'y en a de la Verité.

Elias a de la vérité une conception nietzschéenne. Ce quon qualifie
de ‘préjugé’ n'est jamais que la facon dont les individus ou les groupes
concernés appréhendent la vérité. Cette derniére est une fonction de
la ‘figuration’ que constituent ces groupes et dont « le noyau est une
répartition inégale du pouvoir »°. Plus précisément encore : elle est
fonction de I'image que ceux qui détiennent le pouvoir ont de soi, et
méme, parmi ces derniers, une élite restreinte. C'est cette derniere
qui détermine, par une « déformation pars pro toto », I'image de soi
de ceux qui sont établis (Elias / Scotson 1993 : 13). Ces déséquilibres
des relations de pouvoir sont plus fondamentaux que les différences
ethniques, religieuses ou raciales (Elias / Scotson 1993 : 25). 10

« Toutes les relations entre les hommes », écrit Elias dans Qu'est-ce
que la sociologie ?, « ont un caractere perspectiviste » (Elias 1970 :
136). Non sans raison, les interpretes d’Elias ne laissent de faire valoir
que ce perspectivisme n'équivaut nullement a un relativisme mais
doit étre bien plutdt rapproché du relationnisme de Karl Mannheim,
dont il provient du reste tres vraisemblablement. Pour Mannheim,
dont tout l'effort a consisté a dépasser la ‘crise de T'historisme’ (cf.
Raulet 2008), le danger du relativisme intervient non pas lorsqu'on
accepte la relativité des points de vue mais si 'on s'obstine a leur op-
poser un point de vue supra- ou anhistorique. La pluralité des pers-



Pouvoir et Progres

13

14

15

pectives signifie qu'on « sapproche d'un objet qui se déplace a partir

de points de vue qui eux-mémes se déplacent » 11,

Si I'on ne peut postuler de point de vue ‘hors perspective) cest, selon
Elias, que ce que nous appelons raison, ou entendement, n'est en réa-
lité que le résultat d'une évolution qui n'est autre que le ‘processus de
la civilisation’ et qui s'est traduite par une distance croissante entre le
Moi et les affects. « Il n'y a pas a proprement parler une ‘raison’, mais
dans le meilleur des cas une ‘rationalisation’ », au sens wébérien du
terme 2 ; par rationalisation il ne faut entendre « rien d’autre [...]
quune expression pour la direction dans laquelle I'habitus des
hommes se transforme pendant [une] époque au sein de formations
sociales déterminées » (Elias 1997 : 1I, 405). Or, cette transformation
des comportements et des codes, par exemple la transformation des
nobles guerriers en courtisans, intervient « en relation avec les ten-
sions entre différents groupes fonctionnels d'un champ social donné
ainsi quentre les hommes qui sont en concurrence en leur sein »
(Elias 1997 : 11, 405).

Comme Mannheim, Elias se représente le savoir humain comme en-
raciné dans la concurrence des groupes sociaux (Raulet 2001 : 9-25).
Il reprend donc a son compte la catégorie de concurrence, dévelop-
pée par Mannheim lors du congres de sociologie de Zurich de sep-
tembre 1928 auquel du reste il assista, mais il n'en limite pas 'accep-
tion a la sociologie du savoir. Elle devient chez lui une donnée an-
thropologique quasiment fondamentale. Ne dit-il pas que la perte de
pouvoir ou simplement de prestige est la plus puissante motivation
qui pousse les hommes a entretenir des relations sociales et a auto-
discipliner leur comportement!3 ? Toute société se caractérise selon
Elias par cette concurrence entre les individus et les groupes qu'ils
cristallisent - une concurrence pour le pouvoir ou pour le prestige et
la reconnaissance. Car Elias définit ainsi le pouvoir : ,Die Besetzung
von Positionen, die ihren Inhabern das Monopol der Entscheidungs-
und Befehlschancen hoher und hochster Stufe in Angelegenheiten
der ganzen Gruppe zuspielen.” (Elias 1989 : 317)

Non seulement les interdépendances entre les hommes sont mar-
quées par ces rapports de pouvoir, mais par définition les interdé-
pendances ne sont que des équilibres de pouvoir :



Pouvoir et Progres

16

17

Wir hangen von anderen ab, andere hangen von uns ab. Insofern als
wir mehr von anderen abhangen als sie von uns, mehr auf andere an-
gewiesen sind als sie auf uns, haben sie Macht tiber uns, ob nun
durch nackte Gewalt oder durch unser Bedirfnis geliebt zu werden,
durch unser Bedurfnis nach Geld, Gesundung, Status, Karriere und
Abwechslung. (Elias 1970 : 97)

Quand Elias parle du « passage a un comportement et a une pensée
‘plus rationnels’ en méme temps qua une plus grande maitrise de
soi » (Elias 1997 : 11, 405), I'usage du comparatif, dont on a souligné la
fréquence 4, vise évidemment a éviter toute conception substantia-
liste ou absolue de ‘la’ raison, de ‘la culture’ ou de ‘1a’ civilisation. Mais
en méme temps le pouvoir, la puissance [Macht], est tout a la fois af-
firmé comme donnée fondamentale, sinon comme valeur supréme, et
lui-méme « dédramatisé », banalisé. Ne s’agit-il pas seulement de ‘dif-
férentiels’ ?

Der Entscheidungsspielraum der Menschen, ihre Freiheit, beruht
letzten Endes auf der Moglichkeit, die sie haben, die mehr oder we-
niger flexiblen Balancen zwischen verschiedenen zwingenden Ins-
tanzen, die tiberdies standig im Fluf$ sind, auf mannigfaltige Weise zu
steuern. Die Sonde der Menschenforschung stosst dementsprechend
ins Leere, wenn sie an den Zwangen vorbeigeht, denen Menschen
ausgesetzt sind oder sich selbst unterwerfen. (Elias 1984 : XLIIIsq.)

Déclaration typique du discours libéral que nous tentons de cerner
ici, par sa combinaison de ‘flexibilité’ et de ‘contraintes systémiques’
[Systemzwdnge]. Rares sont les réflexions critiques sur cette concep-
tion des ‘équilibres’ et des ‘différentiels’ de pouvoir. Karl-Siegbert
Rehberg (1991 : 77) remarque toutefois que le concept d’équilibre de
pouvoir (ou de puissance) lui parait mal choisi et qu'il vaudrait mieux
parler d'un parallélogramme de forces, d'un champ de tensions et
d’'un rapport en regle générale inégal. Limage physique du parallélo-
gramme des forces saisit tres exactement ce dont il retourne : 'appli-
cation aux rapports sociaux du paradigme de la physique tel quon le
trouve a l'ceuvre expressément chez Kant, dans Idée d'une histoire
universelle d'un point de vue cosmopolitique, ou Kant réécrit I*histoire
philosophique’ du passage a la société a partir de la guerre de tous
contre tous, c'est-a-dire ou il reformule Hobbes du point de vue de la



Pouvoir et Progres

18

19

téléologie critique. De ce point de vue, on I'a déja souligné plus haut,
il est exclu de confondre jugement réfléchissant et jugement déter-
minant, cest-a-dire d'user en histoire du paradigme physique comme
on en use dans la connaissance de la nature. Or, chez Elias, il n'est
justement nullement certain que ce ne soit pas le cas, par exemple
lorsqu'’il décrit le « mécanisme royal » [Kénigsmechanismus] grace au-
quel le roi, en concurrence lui-méme avec les nobles, s'assure du mo-
nopole de la force en jouant I'un contre l'autre les camps en concur-
rence de la noblesse, affaiblie mais non vaincue, et de la bourgeoisie,
montante mais politiquement impuissante.

Lordre nait de la concurrence. Le ‘processus de la civilisation’ tel
quElias le raconte dans son ouvrage majeur commence par une
concurrence entre un grand nombre de petits seigneurs qui, en s'al-
liant plus ou moins, revendiquent 'hégémonie sur un territoire de
plus en plus vaste. Peu a peu se constitue une domination politique
plus stable et plus durable qui assoit son hégémonie non plus seule-
ment par le pouvoir des armes, mais par celui de la bureaucratie et la
monétarisation de 'économie. La concurrence, semblable au modéle
kantien de l'insociable sociabilité (mais pas avec le méme statut téléo-
logique critique) crée des dépendances non intentionnelles entre les
intentions des individus. Comme l'écrit tres justement Artur Bogner
(1989 : 36), « le pouvoir est pour Elias une donnée structurelle de
toutes les interdépendances, peu importe qu'elles aient été créées in-
tentionnellement ou qu'elles soient nées sans qu'on le veuille » 1. La
‘civilisation) globalement, résulte de ces interdépendances, et, plus
precisément, d'une dynamique dans laquelle la concurrence est sur-
montée (avant d'€tre relancée) par des processus de monopolisation.

Si la différence avec Mannheim est nette, elle ne I'est pas moins par
rapport a Max Weber et, comme l'a judicieusement souligné Bogner,
cela distingue Elias de la facon dont Talcott Parsons, qui fut son
condisciple a Heidelberg, hérite de la notion wébérienne de pouvoir.
Chez Parsons (1967 : 297-354), le terme de pouvoir est synonyme de
pouvoir politique et désigne toujours un exercice légitime dans une
relation fonctionnelle (cf. Bogner 1989 : 38). Tout a fait a l'opposé du
concept neutre de Parsons, la conception éliasienne_du pouvoir ne se
contente pas non plus de désigner toutes les formes de concurrence,
pacifiques ou non ; chez lui il s’agit bel et bien de rapports de force.
Chez Weber, dans les analyses d’Economie et société, la lutte est



Pouvoir et Progres

20

21

22

certes omniprésente. Méme la comptabilité est une manifestation de
la lutte des hommes les uns avec - ou contre - les autres.

Jede rationale Geldrechnung und insbesondere jede Kapitalrechnung
ist bei Markterwerb orientiert an Preischancen, die sich durch Inter-
essenkampf (Preis- und Konkurrenzkampf) und Interessenkompro-
miss auf dem Markt bilden. [...] Die Kapitalrechnung in ihrer formal
rationalsten Gestalt setzt daher den Kampf des Menschen mit dem
Menschen voraus. (Weber 1921 : 49)

LEtat, dont je vais m'occuper dans un deuxiéme temps, représente
une discipline de cette concurrence :

Ebenso bedarf zwar theoretisch nicht jede Wirtschaft, wohl aber un-
sere moderne Wirtschaft unter unsern modernen Bedingungen der
Garantie der Verfligungsgewalt durch Rechtszwang des Staates. Also:
durch Androhung eventueller Gewaltsamkeit fiir die Erhaltung und
Durchfihrung der Garantie formell ,rechtmaf3iger’
Verfligungsgewalten. Aber die derart gewaltsam geschiuitzte Wirt-
schaft ist nicht: Gewaltsamkeit. (Weber 1921 : 32)

Mit zunehmender Befriedung und Erweiterung des Markts parallel
geht daher auch 1. jene Monopolisierung legitimer Gewaltsamkeit
durch den politischen Verband, welche in dem modernen Begriff des
Staats als der letzten Quelle jeglicher Legitimitat physischer Gewalt,
und zugleich 2. jene Rationalisierung der Regeln fiir deren Anwen-
dung, welche in dem Begriff der legitimen Rechtsordnung ihren Ab-
schluss finden. (Weber 1921 : 519)

Weber ne fait pas un mystére du fait que I'Etat, comme déja la bu-
reaucratie comptable, est un moyen au service de relations de pou-
voir, une facon légale de conquérir le pouvoir et de 'exercer.

En gros, comme on va le voir, Elias ne dit rien d'autre sur I'Etat, qu’il
définit lui aussi comme exercice de la violence légitime. Sauf que, jus-
tement, et au mepris du ‘processus de la civilisation, les rapports de
force restent chez lui la ‘vérité’ anthropologique fondamentale du po-
litique alors que tout semble se passer chez Weber comme si la ‘ra-
tionalisation’ consistait a pacifier (il emploie le terme) de plus en plus,
et surtout définitivement, la sphére de la concurrence. A la lecture
d’Elias, on acquiert, avec un certain eétonnement, la conviction in-



Pouvoir et Progres

23

24

verse : nous sommes des barbares attardés, sous la civilisation la bru-
talité des rapports de force continue de s'exercer avec les seules res-
trictions des canons propres aux sociétés successives. Elias a, en
maints endroits de son ceuvre, tenté de corriger cette impression.
Elle n'a pas empéché plusieurs de ses critiques de remarquer que la
part ‘non intentionnelle’ des interdépendances confine a une violence
naturelle quasiment archaique (Lietzmann 1996 : 396).

On est ici au coeur du débat entre Schmitt et Strauss sur la philoso-
phie de Hobbes. Qu'il y ait pensé ou non, il est important de situer
Elias par rapport a ce débat pour faire apparaitre son originalité.
Dans ce débat, il prend une position plus proche de Strauss que de
Schmitt. Ce dernier tend, voire vise a dramatiser au maximum les
prémisses anthropologiques pessimistes, jusqua faire de I'Etat le ca-
techon, cest-a-dire le dernier rempart contre I'Antéchrist ; dans La
notion de politique par exemple, il déclare : « Toutes les théories poli-
tiques véritables postulent un homme corrompu, c'est-a-dire un étre
dangereux et dynamique, parfaitement problématique. » (Schmitt
1972 : 107) Comme l'a résumeé Leo Strauss, « la these du caractere dan-
gereux de 'homme est le présupposé ultime de l'affirmation du poli-
tique » (cf. Meier 1990 : 145). Pour Elias, en revanche, l'institution du
politique sert comme chez Strauss, ainsi qu'on va le voir maintenant
plus précisément, a endiguer et a civiliser la nature humaine (socio-
genese + psychogenese) ; elle est ainsi une institution de la liberté,
méme si la violence de l'ordre naturel se perpétue dans le status civi-
lis. Elle en constitue la vérité anthropologique fondamentale - et en
ce sens les déclarations anti-téléologiques n'empéchent en rien la
présence d'une anthropologie fondamentale - mais le paradigme des
relations de pouvoir, toujours concues en termes relatifs de différen-
tiel, n'a rien a voir avec le critére existentiel schmittien ami-ennemi ;
c'est 1a en quelque sorte le bon coté du relativisme.

2. La formalisation et le role de
I’Etat

La civilisation, au sens actif du terme, s'accomplit par la « transfor-
mation des structures pulsionnelles individuelles » (Elias 1989 : 368).
Elias (2003 : 46) va jusqu’a dire que « le caractere historique de l'indi-
vidualité, le phénomene de la croissance et du devenir adulte, occupe



Pouvoir et Progres

une position-clef pour I'élucidation de ce qu'est une ‘société’ ». Cette
transformation des individus, leur psychogenese qui accompagne la
sociogenese, réside dans la conversion de contraintes imposees de
lextérieur en contraintes qu'ils s'imposent a eux-mémes (Elias 1997 :
II, 366). Ce qui détermine le ‘processus de la civilisation’ - qui, soit dit
en passant, apparait ici clairement comme un progres qualitatif -
cest la ‘balance) le rapport entre les contraintes externes et les
contraintes auto-imposées, c'est-a-dire une formalisation croissante,
une progression vers une plus grande maitrise de soi. La brutalité des
relations qui caractérise les sociétés agraires féodales dominées par
des élites guerrieres le cede progressivement a des codes de com-
portement de plus en plus élaborés, qui supposent de la part des in-
dividus un controle de soi de plus en plus grand. Au fur et a mesure
de T'histoire de la civilisation - qui, soit dit aussi en passant, apparait
bien comme une Idée, sinon une valeur, unique - doivent 'emporter
les contraintes librement acceptées qui sont capables de fonctionner
sans la béquille de contraintes extérieures subies. On s’épargnera ici
de citer les innombrables passage de Uber den Prozef3 der Zivilisation
qui peuvent étre invoqués pour illustrer cette conception générale 16,
qui constitue également le cadre de référence des Studien tiber die
Deutschen ; I'échec des Allemands tiendrait a ce quils ont été inca-
pables de se passer de l'éducation autoritaire et de remplacer le
canon de valeurs aristocratiques de 'Empire par un code moral et un
comportement autonomes. Ce qui caractérise, ou plutot : ce qui
porte le processus de la civilisation est donc un double mouvement
de formalisation et d“informalisation, c'est-a-dire la création de
codes extrémement formels et contraignants, auxquels les individus
doivent se plier, puis leur remplacement par un mode d’étre plus per-
missif, plus informel, lequel présuppose cependant une discipline
personnelle d’autant plus rigoureuse!’. Elias dit ainsi, a propos de
notre époque contemporaine, que l'assouplissement des modes de
comportement qui s’y laisse observer s'accompagne en fait d'une ten-
dance a un ‘bridage’ plus rigoureux encore des pulsions 8. De maniére
genérale, le progres de la civilisation se traduit par ce qu'on peut for-
muler de maniere paradoxale comme laccroissement dune
contrainte sociale a l'autonomie - une contrainte sociale intériorisée
dont l'effet est que les individus sont de plus en plus ‘livrés a eux-
meémes’ ou, si l'on préfere, ne dépendent progressivement plus que
d’eux-mémes.



Pouvoir et Progres

25

26

27

Il en résulte que les régimes démocratiques, dans lesquels l'ordre de-
pend de la capacité des individus a ‘jouer le jeu’ de 'association, re-
présentent le telos de la civilisation. Et en bonne logique, il en résulte
aussi qu'ils sont les plus fragiles. Cest 1a le probleme nodal de tout ré-
gime libéral, le probléme dont la solution détermine le role de I'Etat
et la relation entre 1égalité et légitimité, et cest a la fagon dont Elias
le ‘résout’ que sont consacrées les réflexions qui suivent.

Si elles doivent finir par paraitre, et méme par étre, le produit de la
maitrise de soi des individus, la téléologie éliasienne ne postule nulle-
ment que ces transformations du comportement soient induites par
une décision libre et éclairée des individus - fiit-ce au sens plus mo-
deste d’'une ‘rationalisation’ croissante de leurs conditions d’action
dans le monde, c'est-a-dire au sens wébérien défini plus haut. Le mo-
nopole de la violence légitime, en d’autres termes I'Etat, joue un role
décisif ; la transformation des contraintes extérieures et contraintes
intériorisées réussit d'autant mieux que les conséquences de l'usage
de la violence sont controlées et donc calculables :

Die Monopolisierung der korperlichen Gewalt [...] macht die
Gewaltausiibung mehr oder weniger berechenbar und zwingt die
waffenlosen Menschen in den befriedeten Raumen zu einer
Zuriickhaltung durch die eigene Voraussicht oder Uberlegung; sie
zwingt diese Menschen mit einem Wort in geringerem oder hoherem
MafSe zur Selbstbeherrschung. (Elias 1997 : 11, 337)

Plus la sociéte est différenciée, plus la prévisibilité est requise, mais
plus aussi elle devient difficile ; c'est tres précisément l1a ou intervient
I'Etat, dans une fonction quon peut qualifier, en anticipant sur Luh-
mann, de réduction de complexité :

Dampfung der spontanen Wallungen, Zurtickhaltung der Affekte,
Weiterung des Gedankenraums tiber den Augenblick hinaus in die
vergangenen Ursach-, die zukinftigen Folgeketten, es sind verschie-
dene Aspekte der gleichen Verhaltensanderung, eben jener
Verhaltensanderung, die sich mit der Monopolisierung der
korperlichen Gewalt, mit der Ausweitung der Handlungsketten und
Interdependenzen im gesellschaftlichen Raume notwendigerweise
zugleich vollzieht. (Elias 1997 : 11, 333)



Pouvoir et Progres

28

29

Tout a fait expressément, Elias assigne a son ouvrage sur le processus
de la civilisation l'objectif d’élucider « la sociogenése de I'Etat » a par-
tir de I'hypothese « que I'¢laboration du comportement ‘civilisé’ est
trés étroitement liée a l'organisation de la société occidentale sous
forme d’Etats » (Elias 1997 : I, 80sq., préface de 1936). Ceest du reste
pourquoi la France, ot le pouvoir central de I'Etat n'a cessé de se ren-
forcer depuis le Moyen Age, fournit un terrain d’étude beaucoup plus
pertinent que I'Allemagne. Larticulation de la psychogenese et de la
sociogenése ne saccomplit vraiment que dans le cadre de I'Etat.
Cette these est poussée jusqua la caricature dans l'ouvrage sur les Al-
lemands ou tout, de la société de 'Empire au terrorisme des années
1970 en passant par le nazisme, est censé sexpliquer par les difficul-
tés et les déficits de la formation de I'Etat allemand. ¥ Elias reproche
aux études sur la personnalité autoritaire développées par I'Institut
de recherches sociales en exil de sétre limitées aux individus et aux
structures familiales, et de n’avoir pas vu que « la structure familiale
autoritaire entretient elle-méme le rapport le plus étroit avec la
structure autoritaire de I'Etat » (Elias 1989 : 378).

Les études sur les Allemands manifestent de fagcon éclatante ce que la
préface de 1936 au Processus de la civilisation exprimait en fait déja
sans détours, a savoir que 'Etat, défini comme réducteur de com-
plexité d’autant plus nécessaire que les interdépendances sociales se
multiplient et se densifient, est la véritable clef de la philosophie élia-
sienne de T'histoire. Il intervient 1a ou sans doute une analyse de ces
interdépendances, du type de celle que le marxisme développe sur le
terrain de I'histoire économique et sociale, ne serait pas inutile a titre
de complément ou de correctif d'une ‘histoire culturelle’ qui se trans-
forme en réalité en histoire politique. Gabor Kiss a parfaitement rai-
son destimer - du point de vue de la théorie des systemes et de la
sociologie des organisations en ce qui le concerne - que « la struc-
ture de la société moderne ne peut étre décrite au moyen de
concepts aussi flous que ‘tissu’ [Gewebe], ‘imbrication’ [Verzahnung],
‘enchainement’ [Verkettung], etc. Tout dépend du comment... » (Kiss
1991 : 88) Plus radicale encore est la mise en cause globale de la
conception éliasienne de T'histoire culturelle par Roland Axtmann -
plus radicale parce qu'elle l'attaque du point de vue de l'esprit originel
des Cultural Studies britanniques :



Pouvoir et Progres

30

The book on “The Court Society’ is an elite study that systematically
writes the ‘lower classes’ out of the story. The ‘people) including the
‘bourgeoisie] the peasants and the ‘plebs], are seen as playing the role
of tools for the intentions of the elite groups right up to the Revolu-
tion. An analysis of class structure and class struggle does not pro-
vide a sufficient explanation for the Revolution, but without it, nei-
ther the Revolution nor state-building in France can be fully explai-
ned. A similar charge could be brought against his study on ‘The
Germans’ where we do not encounter a class analysis - or for that
matter, an analysis of the political institutional arrangements since
the 1870s - either. [...] Elias has not formulated a political sociology, a
sociology of law, a sociology of religion or a sociology of economics.
He cannot systematically analyse the complex entwinings of ideolo-
gical, economic, military and political networks that produced the
modern state nor compare systematically the developmental diver-
gences and institutional variations which characterize state forma-
tion in Europe. (Axtmann 2000 : 116)

Je n'entrerai pas ici dans le détail des arguments luhmaniens que Kiss
oppose a Elias, mais je retiendrai la faille sur laquelle il met, avec
d’autres du reste, le doigt : I'Etat et son monopole de la violence légi-
time servent chez Elias de cheville commode entre la psychogenese
et la sociogenese, pour expliquer qua un certain moment des codes
aient été formalisés et acceptés. Formulé en termes ‘luhmanniens’
chez Kiss (1991 : 94), en termes ‘habermasiens’ d’espaces publics chez
Smudits (1991 : 113, 117-8), du point de vue des Cultural Studies chez
Axtmann, le constat est globalement le méme : 'Etat remplace toute
veritable analyse sociologique. Alors méme qu'il fait valoir contre le
marxisme que les luttes de pouvoir et les situations conflictuelles ne
se laissent pas réduire a des oppositions de classe (Elias 1989 : 311), on
est en droit de se demander si Elias ne pratique pas une autre forme
de réductionnisme, consistant a tout ramener au paradigme (au de-
meurant non spécifique) du ‘pouvoir, de la ‘puissance’ [Macht]. Un
passage caractéristique dans lequel ce réductionnisme est assumé de
facon presque provocatrice :

Zu den Nachwehen der beiden grofen Kriege dieses Jahrhunderts
gehorten Emanzipationsschiibe oder, anders ausgedriickt, ein Zu-
wachs an Machtchancen ehemals machtschwacherer oder
unterdriickter Gruppen; ich erinnere an den Machtzuwachs der Ar-



Pouvoir et Progres

31

32

33

beiterschaft im Verhaltnis zu den Unternehmern, der Frauen im
Verhaltnis zu den Mannern, der iberseeischen Kolonialvolker im
Verhaltnis zu den westeuropaischen Koloniallandern. In all diesen
Fallen handelte es sich um eine Verringerung der Machtunterschiede,
nicht etwa um das Erreichen einer Machtgleichheit im Verhaltnis der
betreffenden Gruppen. (Elias 1989 : 307-8) 20

Cette facon d'écrire I'histoire a une tradition : celle de I'historisme ;
elle inscrit paradoxalement Elias dans la lignée de la ‘culture’ alle-
mande qu’il récuse. Toute la question consiste a savoir si le modele
qu’il lui oppose, celui d'une société hautement différenciée dans la-
quelle le monopole de la violence (légalité) est équilibré par l'institu-
tionnalisation et l'intériorisation de la maitrise des conflits, ‘tient la
route’ des lors quil repose sur de tels présupposés. En dautres
termes : comment Elias se convertit-il au libéralisme démocratique ?
Précisons en effet les termes : il s'agit du rapport entre, d'une part, la
légalité et, d'autre part, la légitimité démocratique, cette derniere
étant assurée par linstitutionnalisation de la maitrise des conflits -
en d’autres termes la discussion publique et, spécifiquement, le parle-
mentarisme - et par ce qu'on pourrait appeler la disposition d'esprit
des individus, leur aptitude a jouer le jeu du (self) controle des
conflits ; Elias parlerait de psychogenese, on peut dire aussi qu'il
s’agit simplement de la citoyenneté.

Pour que I'équation soit viable, il faut que le moment nécessaire de la
monopolisation de la puissance (qui en tant que telle sérige en
‘contrainte étrangere’, Fremdzwang) soit accompagné et équilibré par
une démocratisation du monopole du pouvoir (institutionnalisation
et intériorisation de la maitrise des conflits). A cette condition, et a
cette condition seulement, la facon éliasienne d’écrire l'histoire de la
civilisation pourrait justifier son ‘optimisme), face a Nietzsche, face a
Marx et a la tendance historique a I'accumulation du capital, face a
Freud, face a la ‘dialectique de la Raison’ dAdorno et Horkheimer -
bref, face a toutes les histoires ‘pessimistes’ dans lesquelles sous des
formes diverses ce quElias appelle indistinctement Macht ne fait ja-
mais que se renforcer.

Sur cette question politique décisive, le recueil de textes Studien tiber
die Deutschen contient toute une série de déclarations qu'on ne
trouve pas avec une netteté comparable dans les autres ouvrages



Pouvoir et Progres

34

35

d’Elias. La différence entre le régime démocratique d’'une part, les ré-
gimes « absolutistes-monarchiques » et « dictatoriaux »?2!, les ré-
gimes démocratiques de l'autre tient a ce que ces derniers « légiti-
ment le conflit entre les hommes ou les groupes dhommes » (Elias
1989 : 382). On ne peut étre plus clair : c'est Elias qui souligne le mot
‘conflit’ ; le régime démocratique est une variante évoluée, ‘civilisée,
du paradigme du ‘pouvoir’ ou de la ‘puissance’. Mais par ‘leégitimer’ il
faut entendre quand méme que les régimes parlementaires pluripar-
tites représentent un jalon [Meilenstein] décisif, presque un point de
basculement : « une diminution des différences de pouvoir entre diri-
geants et dirigés [Regierende und Regierte] et un accroissement du
self control civilisé [zivilisatorische Selbstkontrolle] des deux groupes »
(Elias 1989 : 387). En somme, dans les régimes démocratiques, le mo-
ment nécessaire de I'Etat peut basculer du bon coté, légalité et légiti-
mité se rejoignent.

Le rapprochement entre Elias et Carl Schmitt auquel procede par
exemple Hans J. Lietzmann doit donc étre considérablement nuan-
cé?2. Non seulement le paradigme des relations de pouvoir, concues
en termes de différentiel, n'a rien a voir avec le critere existentiel
ami-ennemi, mais, pour les mémes raisons, il n'a aucune raison de
déboucher, comme cest le cas chez Schmitt dans La notion de poli-
tique, sur une critique radicale du pluralisme. Plus proche en cela de
Strauss, Elias reste attaché a l'idée (ou a l'idéal) que les régimes parle-
mentaires sont ceux qui correspondent a la maturité croissante des
individus qui maitrisent les contraintes. Nous pouvons reprendre une
des conclusions de notre premiere partie : I'institution du politique
est une institution de la liberté, du moins dans cette vision optimiste
d'une convergence entre légalité et légitimité. Mais qu'en est-il vrai-
ment du rdle de l'individu, ce prétendu pilier du libéralisme, dans la
conception éliasienne de la sociéte ?

3. Le pseudo-libéralisme éliasien

Reprenons le probleme comme nous l'avons abordé : par la socialisa-
tion de lindividu. Laccroissement des contraintes auto-imposées
[Selbstzwdnge] est a la fois la cause et la traduction du fait que l'indi-
vidu est de plus en plus abandonné a lui-méme pour ce qui est de
toutes les questions concernant son existence et le sens qu'il peut es-



Pouvoir et Progres

36

37

pérer lui donner. La Société des individus parle d'une individualisation
croissante des individus 3. Il ne s'agit pas 1a d’'une considération gé-
nérale abstraite, qui en tant que telle serait d'une grande platitude,
mais d'un modele heuristique qu'Elias met en ceuvre de fagon a la fois
qualitative et quantitative dans sa sociologie des générations en s'in-
terrogeant sur la restriction ou l'¢largissement des possibilités of-
fertes a une classe d'age de trouver une réponse a ces questions (cf.
Elias 1989 : 320). La sécularisation croissante coincide cependant avec
une efficience accrue du monopole étatique de la violence (Elias
1989 : 313sq). En d’autres termes, l'individualisation croissante est pa-
radoxalement doublée d'une absorption croissante des individus par
les ‘systemes fonctionnels.

Mit der wachsenden Spezialisierung der Staatsgesellschaften
verlangert und kompliziert sich der Weg des Einzelnen zu einer auf
sich selbst gestellten, mehr fiir sich selbst entscheidenden Einzel-
person. Die Anforderungen an seine bewuf$te und unbewufste Selbs-
tregulierung wachsen. (Elias 2003 : 171)

Cest 1a ou la sociologie éliasienne révele sa véritable nature : elle est
au premier chef une sociologie de la complexité et des systemes so-
ciaux complexes et ne peut étre réduite au face a face entre les indi-
vidus et le « Léviathan ». Le débat entre legalité et légitimité ne sau-
rait étre tranché aussi simplement que pouvait le suggérer l'opti-
misme libéral un peu simplet sur lequel débouchait notre deuxieme
partie.

Cette sociologie de la complexite s'affirme tout particulierement dans
La Société des individus, ou la société, d'une fagon qui va bien au-dela
de ce quon met communément sous ces descriptions, est présentée
comme un ‘tissu’ [Gewebe], un ensemble de fonctions interdépen-
dantes?4, etc. D'une certaine facon, on comprend pourquoi Elias n'a
que faire de produire une analyse concrete, en termes socio-
économiques par exemple, de ce ‘tissu’. Pour luj, il ne s’agit nullement
d’'un terme vague ; ce qui lui importe n'en est pas le contenu, mais la
texture :

Was wir seine Struktur nennen, ist die Struktur und der Aufbau nicht
der einzelnen Steine, sondern der Beziehungen zwischen den einzel-
nen Steinen, die es bilden ; es ist der Zusammenhang der Funktio-



Pouvoir et Progres

38

39

40

nen, die die Steine im Verbande des Hauses flireinander haben. (Elias
2003 : 37)

Marx aurait bien entendu tout a fait pu écrire la méme chose et la re-
construction du ‘mode de production’ et des ‘rapports de production’
n'est nullement moins globale ni moins ‘structuraliste’. Le débat ne se
situe pas véritablement la. En insistant sur la nécessité d’'une ap-
proche structurelle globale (,Man muf$ beim Denken vom Aufbau des
Ganzen ausgehen®), Elias (2003 : 32) veut avant tout souligner que les
‘figurations’ sociales dans lesquelles les individus sont impliqués se
constituent d'une multiplicité telle de fonctions interdépendantes
quelles deviennent ce quaux beaux jours du structuralisme on appe-
lait un ‘proces sans sujet’ : ,Das Gewebe der interdependenten Funk-
tionen, durch die die Menschen sich gegenseitig binden, hat ein Ei-
gengewicht und eine Eigengesetzlichkeit.” (Elias 2003 : 33)

Dans la deuxieme édition du livre qu'il a dédié a Elias, Instinkt, Psyche,
Geltung (1970), Dieter Claessens, qui fut dans les années 1960 l'un des
penseurs critiques les plus acérés et en méme temps un des propaga-
teurs des théories d’Elias au moment ou on les ‘découvrit, qualifie
Norbert Elias de « théoricien des ensembles aveugles » [Theoretiker
blinder Verflechtungszusammenhdnge]. Au fond, en conclut Gabor
Kiss (1991 : 82), la ‘sociologie des figurations’ est une version molle de
la théorie des systemes, les concepts de ‘figuration, de ‘constellation,
de ‘réseaux d'interactions] etc. servent a décrire ce qui fait 'objet de
cette derniére sous le nom de systeme, et méme « le concept de figu-
ration a de toute évidence été concu comme une sorte d“anti-thése’ a
celui de systeme » Ce qui les distingue, C'est, note toutefois tres jus-
tement Kiss (1991 : 85, 87), le fait que les interactions soient chez Elias
des relations de pouvoir, des rapports de force, 1a ou il n'y a chez
Luhmann que des conflits - certes décisifs - entre des systémes au-
topoiétiques. Mais pour le reste, les parentés sont frappantes et per-
mettent de poser a la théorie d’Elias la question de ses implications
politiques.

Pour Luhmann (1997 : 200), la société est un systeme qui s‘auto-
observe et sauto-régule, qui a sa logique en lui-méme et a I'égard du-
quel on ne peut émettre d’'autres prétentions de rationalité que celles
qui lui sont inhérentes. Il en va de méme de chaque sous-systeme, qui
integre les individus en fonction de ses lois propres - le sous-



Pouvoir et Progres

41

42

systeme de I'économie, par exemple, au moyen du médium de l'ar-
gent. S'ils ne se complétaient pas, ne se relayaient pas et, aussi, ne se
concurrencaient pas, la maitrise de la complexité sociale se traduirait
par un deéficit énorme d'intégration. Or, pour Luhmann, ce déficit ne
cesse certes de se faire sentir, il inspire les philosophies éthiques tout
autant que les tentatives de planification, mais globalement le sys-
teme s'auto-régule en utilisant la contradiction comme une alarme. Il
n'y a de toute évidence pas de place dans cette conception pour la
question de la légitimité. Les problématiques de la légitimation du
pouvoir cedent la place a une « légitimation par la procédure ». Pour-
tant, de la méme facon que chez son maitre Schelsky, I'Etat technique
met la démocratie hors jeu « sans pour autant étre antidémocra-
tique » (Schelsky 1965 : 459), selon Luhmann, les « systemes fonction-
nels » sont foncierement compatibles avec la liberté
(« Freiheitskompatibilitdt »). Les systemes procedent selon leur lo-
gique a une réduction de complexité qui laisse subsister tout un en-
semble de possibles, et ils ont méme besoin d'instabilité pour pouvoir
se reproduire. La contradiction joue un role nécessaire (Luhmann
1984 : 508).

Si lomniprésence des rapports de force distingue 'univers d’Elias de
cette vision technocratique presque aseptisée de la ‘contradiction)
elle le rapproche d’autant plus de la version originelle, non ‘désubjec-
tivisée), dont la théorie de Luhmann est la traduction purement fonc-
tionnelle - celle dHelmut Schelsky. On retrouve les Sachzwdnge, les
contraintes objectives, qui scandent la succession des ‘rationalités’
dans le processus de la civilisation :

Die berufsbirgerlich-industrielle Rationalitat bildet sich aus dem
Zwang der wirtschaftlichen Verflechtung; mit ihr werden primar auf
privates und offentliches Kapital begriindete Machtchancen bere-
chenbar. Die hofische Rationalitat bildet sich aus dem Zwang der
elitaren gesellschaftlich-geselligen Verflechtung; mit ihr werden
primar Menschen und Prestigechancen als Machtinstrumente bere-
chenbar. (Elias 2002 : 192)

A ces ‘nuances’ pres, la pensée politique d’Elias se laisse ainsi inscrire
dans un courant qui, en Allemagne, meéne du maitre de Schelsky,
Gehlen, au maitre de Luhmann, Schelsky, et a Luhmann lui-méme :
un courant conservateur qui prend seulement des inflexions diffé



Pouvoir et Progres

43

44

rentes selon les décennies - de la théorie quasiment autoritaire des
institutions qui, chez Gehlen, ‘déchargent’ les individus pour leur plus
grand bien a la théorie des systémes en passant par l'affrontement de
la technocratie et de la démocratie chez Schelsky. Chez Elias se
greffe sur cette véritable tradition I'univers de référence anglo-saxon,
a savoir le postulat fondamental du pluralisme (et, bien entendu, per-
ceptible a de multiples endroits de I'ceuvre, un anti-marxisme quasi-
ment viscéral). Artur Bogner (1989 : 80sq.) fait remarquer que la ou
pour Adorno et Horkheimer les ‘contraintes systémiques’ se trans-
forment en un univers de domination totale, Elias et ses disciples,
comme Wouters, insistent au contraire sur la multiplicité et 'hétéro-
géneite des contraintes sociales.

La main invisible n'en est pas moins une main de fer, et la question
fondamentale de la démocratie - 'équation légalité / 1égitimité — n'’en
est pas moins évacuée. Le perspectivisme et le relationnisme des no-
tions de vérité, de civilisation et méme de pouvoir nont du méme
coup pas le méme effet que chez Mannheim. Le relativisme prépare
bien plutot une version bien moins démocratique du fonctionnalisme
que chez cet autre héritier de Weber quest son condisciple de Hei-
delberg Talcott Parsons. Car ce relativisme véhicule une philosophie
de la ‘volonté de puissance’ en quelque sorte dépersonnalisée, se réa-
lisant dans les ‘figurations’ non nécessairement intentionnelles que
constituent les hommes en concurrence. Les conséquences poli-
tiques, contraires sans doute aux convictions mémes d’Elias, ne sau-
raient étre sous-estimées : toute notion de responsabilité ou de
culpabilité tend a sabolir dans la fatalité d'un ‘processus’ inéluc-
table 2> - ce qui explique dans une large mesure I'adhésion d’Elias au
schéma commode du Sonderweg pour expliquer le nazisme. Elias,
ainsi pourrait-on résumer, est assez caractéristique de la géneération
des exilés allemands convertis a I'univers anglo-saxon qui n'ont pas
pour autant oublié leurs racines allemandes et qui du méme coup ont
engendré une variante de conservatisme infiniment plus insidieuse
que ne l'est la charge schmittienne contre I'individualisme et le parle-
mentarisme.

Axtmann, Roland (2000).“The Contribution of Elias to the Debate on
State Formation in Historical Sociology”, in : Treibel, Annette / Kuz-
mics, Helmut / Blomert, Reinhard, dir. (2000). Zivilisationstheorie in



Pouvoir et Progres

45

46

47

48

49

50

51

52

53

54

55

56

57

der Bilanz : Beitrdge zum 100. Geburtstag von Norbert Elias, Opladen :
Leske + Budrich, 105-118.

Bogner, Artur (1989). Zivilisation und Rationalisierung: die Zivilisa-
tionstheorien Max Webers, Norbert Elias' und der Frankfurter Schule
im Vergleich. Opladen : Westdt. Verlag.

Breuer, Stefan (1988). ,Uber die Peripetien der Zivilisation. Eine Au-
seinandersetzung mit Norbert Elias”, in : Konig, Helmut, dir. (1988).
Politische Psychologie heute, Leviathan, Sonderheft 9/1988, 411-432.

Elias, Norbert (1970). Was ist Soziologie? Minchen : Juventa 1970,
21986.

Elias, Norbert (1983). Engagement und Distanzierung. Hrsg. und tibers.
von Michael Schroéter. Frankfurt /M. : Suhrkamp.

Elias, Norbert (1984). Uber die Zeit. Frankfurt/M. : Suhrkamp.

Elias, Norbert (1988). ,Wir sind die spaten Barbaren. Gesprach’, in :
Der Spiegel ; 21/1988.

Elias, Norbert (1989). Studien tiber die Deutschen. Frankfurt/M. : Suhr-
kamp 21992.

Elias, Norbert / Scotson, John L (1993). Etablierte und Aufienseiter.
Frankfurt/M. : Suhrkamp.

Elias, Norbert (1997). Uber den Prozef3 der Zivilisation. Frankfurt/M. :
Suhrkamp.

Elias, Norbert (2002). Die hofische Gesellschaft. Frankfurt/M. : Suhr-
kamp.

Elias, Norbert (2003). Die Gesellschaft der Individuen. Frankfurt/M. :
Suhrkamp.

Gangl, Manfred, dir. (2008). Das Politische. Zur Entstehung der Politik-
wissenschaft wdhrend der Weimarer Republik. Frankfurt/M. et al. :
Peter Lang, 257-276.

Gleichmann, Peter / Goudsblom, Johan / Korte, Hermann, dir. (1979).
Macht und Zivilisation. Materialien zu Norbert Elias' Zivilisationstheo-
rie, t. 2, Frankfurt/M. : Suhrkamp.



Pouvoir et Progres

58

59

60

61

62

63

64

65

66

67

68

69

Greiffenhagen, Martin (2000). ,Die Deutschen. Norbert Elias und die
Politische Kulturforschung”, in : Treibel, Annette / Kuzmics, Hel-
mut / Blomert, Reinhard, dir. (2000), 243-257.

Kiss, Gabor (1991). ,Systemtheorie oder Figurationssoziologie - was
leistet die Figurationsforschung?”, in : Kuzmics, Helmut / Morth,
Ingo, dir. (1991), 79-94.

Kuzmics, Helmut / Morth, Ingo, dir. (1991), Der unendliche Prozef$ der
Zivilisation: zur Kultursoziologie der Moderne nach Norbert Elias.
Frankfurt/M. et al. : Campus.

Lietzmann, Hans J. (1996). ,Kriegerethos und Verfassungslehre. Karl
Mannheims und Carl Schmitts Platz in Norbert Elias’
‘satisfaktionsfahiger Gesellschaft”, in : Rehberg, Karl-Siegbert, dir.
(1996). Norbert Elias und die Menschenwissenschaften: Studien zur
Entstehung und Wirkungsgeschichte seines Werkes. Frankfurt/M. :
Suhrkamp, 393-423.

Luhmann, Nilkas (1984). Soziale Systeme. Grundrisse einer allgemeinen
Theorie. Frankfurt/M. : Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1997). Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frank-
furt/M. : Suhrkamp.

Mannheim, Karl (1924). “Historicism’, in : id., Essays on the sociology of
knowledge. London : Routledge & Kegan Paul 1952.

Meier, Heinrich (1990). Carl Schmitt, Leo Strauss et la notion de poli-
tique. Un « dialogue entre absents ». Trad. fr. Paris : Julliard.

Parsons, Talcott (1967). “On the Concept of Political Power”, in : id.,
Sociological Theory and Modern Society. New York / London : The
Free Press/Collier - Macmillan, 297-354.

Raulet, Gérard (2001). « La querelle de la sociologie du savoir. Intro-
duction au texte de Mannheim sur la concurrence dans le domaine
intellectuel », in : LHomme et la Société ; 2-3 / 2001, n°® 140-141, 9-25.

Raulet, Gérard (2004). « Rationalisation et pluralité des rationalités »,
in : Archives de sciences sociales des religions; n° 127, 79-91.

Raulet, Gérard (2008). ,Karl Mannheims Uberwindung des Historis-
mus - 1924-1929" in : Raulet, Gérard (2009). « Le processus de la civi-
lisation et le Sonderweg allemand », in : Lartillot, Francoise, dir.



Pouvoir et Progres

70

71

72

73

74

75

76

77

78

(2009). Norbert Elias et les Allemands. Paris : LHarmattan (collection
DA).

Rehberg, Karl-Siegbert (1991). ,Prozefs-Theorie als ‘Unendliche Ges-
chichte’. Zur soziologischen Kulturtheorie von Norbert Elias”, in :
Kuzmics, Helmut / Morth, Ingo, dir. (1991), Der unendliche Prozef3 der
Zivilisation: zur Kultursoziologie der Moderne nach Norbert Elias.
Frankfurt/M. et al. : Campus, 59-78.

Rehberg, Karl-Siegbert, dir. (1996). Norbert Elias und die Menschen-
wissenschaften: Studien zur Entstehung und Wirkungsgeschichte
seines Werkes. Frankfurt /M. : Suhrkamp.

Schelsky, Helmut (1965). Auf der Suche nach der Wirklichkeit. Gesam-
melte Aufsatze. Dusseldorf / Koln : Diederichs.

Schmitt, Carl (1972). La notion de politique. Trad. fr. avec une intro-
duction de Julien Freund. Paris : Calmann-Lévy.

Smudits, Alfred (1991). Offentlichkeiten und der Prozef3 der Zivilisa-
tion”, in : Kuzmics, Helmut / Morth, Ingo, dir. (1991), 113-126.

Treibel, Annette / Kuzmics, Helmut / Blomert, Reinhard, dir. (2000).
Zivilisationstheorie in der Bilanz : Beitrdge zum 100. Geburtstag von
Norbert Elias, Opladen : Leske + Budrich.

Weber, Max (1920). Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen, in : id.,
Gesammelte Aufsatze zur Religionssoziologie. Tubingen: J.C.B. Mohr
(Paul Siebeck), 9. Auflage 1988, 237-573.

Weber, Max (1921). Wirtschaft und Gesellschaft, 5., rev. Auflage,
Tibingen : J.C.B. Mohr 1980.

Wouters, Cas (1977). ,Informalisierung und der Prozefd der Zivilisa-
tion”, in : Gleichmann, Peter / Goudsblom, Johan / Korte, Hermann,
dir. (1977). Materialien zu Norbert Elias’ Zivilisationstheorie, Frank-
furt/M. : Suhrkamp, 279-298.

1 ,Das unausgesprochene Gesellschaftsbild, das sowohl der Erziehung der
schlagenden Verbindungen als auch ihrem Ziel, dem Leben als Mitglied der
kaiserlichen Oberschichten, zugrunde liegt - dieses Bild vom menschlichen



Pouvoir et Progres

Zusammenleben als Kampf aller gegen alle tragt beinahe Hobbes'sche Ziige*
(Elias 1989 : 149).

2 ,Der Prozefs der Zivilisation vollzieht sich keineswegs geradlinig. Man
kann, wie es hier zunachst geschieht, den allgemeinen Trend der
Veranderung herausarbeiten. Im einzelnen gibt es auf dem Wege der Zivili-
sation die mannigfachsten Kreuz- und Querbewegungen, Schiibe in dieser
und jener Richtung. [...] Und die Beobachtung solcher Schwankungen, be-
sonders in der Nahsicht, tribt leicht den Blick fir den allgemeinen Trend
der Bewegung*® (Elias 1997 : 349).

3 Qui ne laisse de rappeler Herder ; ainsi la « contrainte a la longue vue »
(Zwang zur Langsicht) ; cf. Elias 1997 : 1I, 347.

4 ,zusammenhangendes Bild des Prozesses, in den [wir] verwickelt sind”
(Elias 1983 : 79).

5 Au chapitre XIII du Léviathan on trouve aussi un exemple de ce fonde-
ment négatif du droit naturel dans le fait que la force n'assure jamais une
domination durable, le plus fort risquant toujours d’étre vaincu, ou méme
tué, par un plus faible, éventuellement associé a d’autres.

6 Evidemment exploitée par Carl Schmitt, pour qui Hobbes a dépassé l'op-
position de la potestas temporelle et de 'auctoritas spirituelle et fondé ainsi
une conception moderne du politique qui consiste en une théologie poli-
tique.

7 1l le cite en revanche dans Uber den Prozef der Zivilisation dans des
contextes qui ont précisément trait a la question des valeurs et de la fagon
dont la Cour définit ce qui est “bon” ou “mauvais” (Elias 1997 : 1, 133 & 241).

8 Zur Genealogie der Moral, 1. Abhandlung, §1 & 2.

9 ,Der Kern dieser Figuration ist eine ungleiche Machtbalance* (Elias /
Scotson 1993 :14).

10 Ce qui, au demeurant, préserve Elias de toute dérive “identitaire” consis-
tant, comme cest le cas chez Carl Schmitt, a lier les rapports de force a I'af-
frontement de communautés (méme s'il ne parle pas seulement des indivi-
dus mais aussi des groupes sociaux).

11 ,Die Pluralitat dieser Perspektiven bedeutet die Annaherung an ein sich
verschiebendes Objekt aus sich verschiebenden Standpunkten® (Mannheim
1924 : 130).

12 ,Denn es ist hier vorweg noch einmal daran zu erinnern: daf3 ‘Rationalis-
mus’ etwas sehr Verschiedenes bedeuten kann. So schon: je nachdem dabei



Pouvoir et Progres

entweder an jene Art von Rationalisierung gedacht wird, wie sie etwa der
denkende Systematiker mit dem Weltbild vornimmt: zunehmende theore-
tische Beherrschung der Realitat durch zunehmend prazise abstrakte Be-
griffe, - oder vielmehr an die Rationalisierung im Sinne der methodischen
Erreichung eines bestimmten gegebenen praktischen Zieles durch immer
prazisere Berechnung der adaquaten Mittel. Beides sind sehr verschiedene
Dinge trotz der letztlich untrennbaren Zusammengehorigkeit® (Weber
1920 : 265-6). Cf. Raulet 2004 : 79-91.

13 ,Die Angst vor dem Verlust oder auch nur vor der Minderung des gesell-
schaftlichen Prestiges ist einer der starksten Motoren zur Umwandlung von
Fremdzwangen in Selbstzwange“ (Elias 1997 : 11, 377).

14 Cf. Breuer, 1988 : 422. On a également relevé qua une multiplicité de
termes allemands (« gesellschaftliche Starke », « gesellschaftliches Schwer-
gewicht », etc.) correspond dans la version anglaise du Proces de la civilisa-
tion uniformément le mot power (cf. Bogner 1989 : 38).

15 Cf. Elias 1970 : 87-97. Déclaration tout a fait congruente dans l'introduc-
tion de Peter Gleichmann, Johan Goudsblom et Hermann Korte a Macht und
Zivilisation. Materialien zu Norbert Elias' Zivilisationstheorie, t. 2, Frank-
furt/M., Suhrkamp 1979, p. 7.

16 Voir dans la théorie générale que constitue le résumé “Entwurf zu einer
Theorie der Zivilisation” en particulier les pages consacrées a la transforma-
tion des guerriers en courtisans (Elias 1997 : 11, 362sq).

17 Sur cette question voir en particulier Wouters 1977 : 279-298.

18 ,Zugleich aber zeigen sich, ebenfalls in unserer eigenen Zeit, die Vorbo-
ten eines Schubes zur Ziichtigung neuerer und strafferer Triebbindungen®
(Elias 1997: I, 257sq.). Je laisse ici en suspens la question de savoir s'il faut en-
tendre la « liaison des pulsions » en un sens freudien strict.

19 Cf. en particulier Elias 1989 : 372.
20 Clest moi qui souligne.

21 On ne sera pas plus royaliste que le roi et on lui fera crédit quant a cette
classification.

22 Lietzmann établit un paralléle a notre sens abusif entre le rdle attribué
par Elias au duel dans son étude sur les Allemands et le schéma ami-ennemi
de Schmitt dans La notion de politique de 1927-32 ; cette interprétation est
intenable car tant le duel que les schlagende Verbindungen sont des rapports



Pouvoir et Progres

de force tres codifiés et disciplinés, non une lutte a la vie et a la mort
comme chez Schmitt ; cf. Lietzmann 1996 : 413-418.

23 ,gesellschaftliche Entwicklung zu einer hohen Individualisierung des In-
dividuums® (Elias 2003 : 177).

24 ,Grundgerust von interpendenten Funktionen® (Elias 2003 : 32).

25 Voir les réflexions intéressantes de Martin Greiffenhagen (2000 : 251).

Francais

Certes la civilisation est un équilibre fragile, toujours menacé de basculer
dans la barbarie, mais le « proces de la civilisation » tel que le narre Elias se
solde globalement par un progres — peut-étre méme par « le » Progres de
« la » Civilisation, car Elias est peu loquace sur la pluralité des civilisations.
Le grand récit de la Civilisation est porté par la lutte pour le pouvoir, par la
concurrence des individus et des groupes dans la recherche et la conserva-
tion d'une position dominante, qu'elle soit réelle ou symbolique. Je m'inté-
resse moins ici a la possible origine nietzschéenne de cette vision du monde
(tout en la tenant pour d’autant plus plausible que, comme pour Nietzsche,
le pouvoir, ou la puissance - Macht -, est une valeur relative) qua deux
autres implications lourdes de conséquences.

D'une part, le paradigme du pouvoir se traduit par la primauté accordée a
I'histoire politique et par un déficit certain en ce qui concerne la prise en
compte des facteurs économiques. Ce n'est pas un hasard si la redécouverte
d’Elias a coincidé avec le recul du marxisme sur la scene intellectuelle. Or,
cette primauté inscrit Elias dans une lignée de la pensée allemande qui
prend son origine dans I'historisme du 19e siecle. Une des conséquences est
qu’Elias souscrit a « 'explication » du national-socialisme par le Sonderweg.
D'autre part, lI'idée que la guerre de tous contre tous produit la civilisation
deés lors quelle est régulée par I'Etat renvoie expressément 4 Hobbes (cf.
entre autres Studien iiUber die Deutschen, p. 149) et caractérise une variante
specifique de « libéralisme » commun aux Allemands émigrés en milieu
anglo-saxon (voir Leo Strauss) et qu'on retrouve chez les néo-conservateurs
américains.

English

Civilization is, according to Elias, a very precarious equilibrium which is
constantly threatened by an upsurge of barbarity. But fortunately the story
of the civilizing process, as Elias tells it, results nevertheless in a progress,
or even in the Progress of Civilization - as Elias does not spend many words
on the plurality of cultures.

This Great Story of Civilization is carried by the struggle for power, by the
competition of individuals and groups striving to get or to preserve a dom-
inant position - either real or symbolic. I will not actually focus here on the
seemingly Nietzschean origin of this way of thinking (although I consider it



Pouvoir et Progres

all the more plausible since power is for Elias, as for Nietzsche, something
relative) but rather on two other weighty implications.

On the one hand, the paradigm of power leads to the primacy of political
history and to a lack of interest for the economic factors. No wonder that
Elias has been re-discovered after the retreat of Marxism on the intellectual
scene. But the primacy of political history also inscribes Elias in a German
tradition of thinking which has its origin in the historicism of the 19th cen-
tury. This may explain why Elias subscribes to the “Sonderweg” thesis as a
valid explanation for the genesis of National Socialism.

On the other hand, the idea that the state of war of all against all engenders
civilization as far as it is controlled by the state refers explicitly to Hobbes
(who is quoted in the Studien tiber die Deutschen, p. 149) and is typical of the
specific kind of “liberalism” which characterizes especially the German
emigrants in the Anglo-Saxon world (as for instance Leo Strauss) and which
is part of the ideology of the American neocons.

Mots-clés
Civilisation, progres, pouvoir, libéralisme, néo-conservatisme

Gérard Raulet

Professeur d’histoire des idées allemandes a I'Université Paris-Sorbonne (Paris
IV), Groupe de recherche sur la culture de Weimar (UMR 8138 « IRICE » &
Fondation MSH), 54 boulevard Raspail, 75006 PARIS - gerard.raulet [at] paris-
sorbonne.fr

IDREF : https://www.idref.fr/027090485

ISNI : http://www.isni.org/0000000109254347

BNF : https://data.bnf.fr/fr/11921212


https://preo.ube.fr/individuetnation/index.php?id=188

