L'intime
ISSN:2114-1053
: Université de Bourgogne

3|2012
Lexpression de lI'intériorité : vivre et dire I'intime a I'’époque moderne

Qu'est-ce que dévoile I'intime ? Individu,
internalisation et ecclésiotopie (XVI®-XVII®
S.)

25 September 2012.

Frédéric Gabriel

DOI:10.58335/intime.112

@ http://preo.ube.fr/intime/index.php?id=112

Frédéric Gabriel, « Qu'est-ce que dévoile lI'intime ? Individu, internalisation et
ecclésiotopie (XVI€-XVII€s.) », L'intime[], 3| 2012, 25 September 2012 and
connection on 29 January 2026. DOI : 10.58335/intime.112. URL :
http://preo.ube.fr/intime/index.php?id=112

PREO


http://preo.u-bourgogne.fr/

Qu'est-ce que dévoile I'intime ? Individu,
internalisation et ecclésiotopie (XVI®-XVII®
S.)

L'intime

25 September 2012.

3|2012
Lexpression de lI'intériorité : vivre et dire I'intime a I'’époque moderne

Frédéric Gabriel

DOI:10.58335/intime.112

@ http://preo.ube.fr/intime/index.php?id=112

1. Lintime, ce que l'on retient par coeur ?
2. La vie dans la communauté
3. Lintimité introuvable ?
4. Intimer la loi
5. LUEglise intra-utérine : une hypothése de lecture pour l'intimité
6. Conclusion
Bibliographie
Sources
Travaux

Pour Rosario Adam

1 Lintime, comme la sensation, le ressenti, fait sans doute partie du
Graal de l'historien : comment dévoiler, comment sapproprier ce qui
fait la spécificité d’'un individu témoin d’'une période, un peu comme

si lintime signalait le lieu d’'une vérité fonciére, premiére !

: on ne se
ment pas a soi-méme, au moins dans l'intimité. L'intime serait-il un
rempart contre les chausse-trappes du langage et le désir de repre-
sentation et d’action dans l'écrit qu'on publie ? Lintime permettrait-il
d’accéder a une forme de représentation véridique de la subjectivité,

véridique parce que protégée de l'extérieur ? Par-dela les traces, I'his-



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVle-XVlle s.)

torien tente de reconstituer la vie. Quoi de plus précieux pour cela
que l'intime ?

2 Méme de maniere floue, I'intime me semble spontanément apparaitre
a la fois comme un lieu, comme une topique (quand on se confie, on
dit bien que l'on « s'ouvre » a quelqu'un), et un lieu qualifié autant par
sa singularité que par son authenticite, sa vérité révélatrice. Mais,
précisément, comment accéder a cette intimité, autrement que
comme l'archéologue qui découvre des fresques dans un lieu vierge
depuis des siecles, mais qui les voit s'effacer immédiatement a cause
de l'atmosphere quil a fait pénétrer ? Comment humer cet air
contemporain des vestiges ?

3 La question parait d'autant plus paradoxale concernant l'intimité que
chacun, par définition, se construit avec sa propre intimité, autour
d’elle, en fonction de celle-ci. Comment ne pourrait-on pas partager
par « intuition », pourrait-on dire, cette intimité avec tout membre
du genre humain ? Y a-t-il, dans la singularité, quelque chose de
mieux partagé que l'intimité ?

4 On en arrive donc a penser l'intimité comme un lieu, vrai, que chacun
possede, ou mieux, qui définit sa propre possession, l'identité, I'éco-
nomie interne de tout individu. Des lors, si I'intimité est si commune,
pourquoi avoir recours au travail historique, puisque cest une to-
pique qui releve d'abord de I'évidence subjective, anthropologique ? Si
je conserve le lieu et la vérité, je voudrais en revanche prendre ces
questions de biais, a rebours. Lintimité telle que nous la concevons
spontanément, n'est-elle pas elle-méme une construction historique,
sociale, culturelle, bien plutot qu'une simple évidence biologique ?
Lintimité qui va me retenir est celle que l'on pourrait encore déceler
dans l'expression d’'« intime conviction » : le socle d'une positivité ra-
dicale, hors de doute. Mais d'ou vient ce socle ? Qui le construit ?
Quelle est sa nature ? Et surtout, comment s’articulent ces deux ré-
gimes du vivre et du dire ? Dans les domaines juridique et religieux,
on parle d’intime conviction. C'est ce deuxieme domaine qui retient
mon attention, autrement dit : qu'est-ce que le christianisme - ap-
préhendé ici dans sa dimension holiste - nous dit de I'intime ?2



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

1. L'intime, ce que 'on retient par
coeur ?

5 Avec quels outils dit-on l'intime ? Dire l'intime est un procédé tou-
jours second : ce sont des formules et une institution qui procurent
les outils. On peut ainsi jouer sur les similitudes de « intimus » avec le
verbe « intimo », « intimare » : faire entrer dans, introduire dans ; in-
culquer ; faire entendre, communiquer (Blaise 1954 : 468). Le lexique
conduit a délimiter ce qui pourrait bien étre un lieu de l'intime : la
profession de foi, le Credo comme expression essentielle de la foi et
de l'assentiment religieux. Dans une Exposition sur les Articles de la
Foy de 1541, la prononciation du Credo est décrite comme le témoin
de lintimité : « le croyre est le sentir du cueur. [...] La confession
donc doibt estre en la bouche du chrestien, mais avant la Foy doibt
estre au cueur » (Exposition 1541 : 3). Le Credo supposant, ou méme
imposant une identité entre la voix et l'intention, il pourrait tenir le
role de révelateur de lintimité. Témoignant de l'importance chre-
tienne accordée a la tradition doctrinale, le Credo est prononcé lors
du baptéme et correspond a l'expression de lintime conviction de
celui qui entre dans I'Eglise, laquelle lui enseigne la nature de la Révé-
lation, la nature du Verbe de Dieu3. Quoi de plus intime que la foi ?
Cette incorporation ecclésiale détermine pour une bonne part la na-
ture de lintime, un intime transparent au dogme. Pourtant, cette
identité entre subjectivité et institution est assez loin de ce que nous
entendons spontanément par « intimité ». Dans la troisieme session
du concile de Trente (février 1546) consacrée a un Decretum de Sym-
bolo fidei, ce dernier est présenté comme un « fundamentum firmum
et unicum » (Canones 1564 : 21). Lié a l'inscription du baptéme dans
lintimité méme du chrétien, le Credo signe l'appartenance ecclésiale
de ladite intimité. Le Credo, s'il est pensé comme parole personnelle,
est aussi et surtout un « credimus » qui a une portée légale 4. Linsti-
tution et l'individu, la pastorale et I'intimité sont élaborés de concert :
en un subtil rapport de topiques, dire lI'intimité équivaut aussi a faire
parler I'Eglise. Comme le souligne le carme Abraham Bertius : « Ca-
tholique, de qui le cceur s'accorde avec la bouche ; qui croit en
Conscience, et a Justice, ce que la langue profere, touchant ce poinct



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

du Symbole des Apostres ; Je crois I'Eglise Catholique » (Bertius 1671 :
9v°).

6 S'il est, par sa forme verbale, un témoin de la premiere personne, le
Credo résume ce qui fait I'Eglise et constitue I'un des opérateurs de la
« koinonia », de la communion, si importante dans la tradition pauli-
nienne. Comme l'a remarqué Ettore Franco (1986 : 191) : « Il tema do-
minante ¢ infatti 'unita e I'intima coesione dei cristiani tra loro ». Ga-
geons que la prononciation seffectue comme si le sujet du Credo
n'était qu'en infime partie celui qui le pronongait. La encore, notre
compréhension spontanée d'une intimité autonome, axiologique et
solipsiste, ne correspond pas au pivot proprement communautaire
situé au cceur méme de lindividu. D'autant que le Credo est un
élément-clef de la vie liturgique, expression par excellence de la co-
hésion des chreétiens évoquée par Ettore Franco : d’abord introduit
dans le culte par le concile de Tolede de 589, le symbole est intégré a
la messe par Benoit VIII en 1014, et il participe avec les doxologies a la
proclamation de la gloire de Dieu en une droite croyance (Isidore
1602 : lib. 7, cap. 14, 1007). Linstitution donne sens a la voix et a la vie
de celui qui prononce la formule, et comme le remarque avec force
Alain Rauwel a propos du grand liturgiste que fut Guillaume Durand,
éveque de Mende au XIII® siecle : « le rite extérieur n'est que la figure
de l'oblation intérieure [...]. Uacte liturgique n'est donc pas vu comme
un absolu, mais bien comme un maillon d'une chaine de significations
dont la vérité ultime est de l'ordre de l'intime » (Rauwel 2011 : 127).
Lintime est signifiant dans un ensemble de relations qui dune part
situent l'institution au coeur de l'individu, et d’autre part integrent ce
dernier au coeur de l'institution : la relation est elle-méme une rela-
tion d’intimité. A ce titre, dans sa lecture du Credo, Francois de Sales
souligne avec éloquence les équivalences entre Eglise, eucharistie et
corps du Christ :

Et pour vray comment pourroit-on appeler I'Eglise Saincte qui n'est
gu'une seule universelle, si elle n'eust maintenu la vérité, tant en ce
faict comme és autres, en tout temps, en tous lieux, & parmy toutes
nations ? Ce qu'elle nauroit pas faict, si le vray corps de nostre Sei-
gneur n'estoit en ce Sacrement. Mais y a-il plus parfaicte communion
des Saincts que celle-cy en laquelle nous sommes tous un pain, et un
corps d'autant que nous sommes tous participans d'un mesme pain,
qui est descendu du Ciel, vivant et vivifiant, et comme[nt] mange-



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

rions nous tous d'un mesme pain si ce pain n'estoit le corps de lesus-
Christ ? autant de lieux, autant de pains divers y auroit-il. (Francois
de Sales 1632 : 790-791).

7 Lincorporation désignée constitue, par l'intimité, la premiere marque
de I’Eglise, I'unité, a prendre ici en un sens tout autant ecclésiolo-
gique, eucharistique, que pastoral : le chrétien entre dans I'Eglise
quest le corps du Christ. Bien loin d'étre singularisante, l'intimité est
la preuve d'une communauté et participe de I'expression de sa vérite.
Individu, corps et institution sont cong¢us de maniere strictement
continuiste, et pour souligner ce type de cohérence et dimbrication
des lieux, je propose le terme d'ecclésiotopie.

2. La vie dans la communauté

8 Lintimité du corps christique est le référent absolu qui relie, dans
lintimité de chacun, lI'individu a la communauté. Ce procédé de mo-
dele, d'imitation et d'incorporation communautaire est particuliere-
ment a l'ceuvre dans le style de vie parfaite quest censé incarner
I'évéque de la Contre-Réforme, et a fortiori dans la vie monastique et
dans la communauté des saints. Lintimité partagée dans le Christ et
dans linstitution forge des le début l'essence de la regle : l'abbé,
image du Christ, est maitre de vie et de doctrine (La Regle du Maitre
1964 : 50-51)°. Lexemple fait entrer les hommes dans le corps ecclé-
sial et christique. Les fidéles composent I'Eglise par leur intimité avec
celle-ci. Ainsi, I’Eglise indivise, si elle subsume les individus, est elle-
méme pensée sur le modele d'un individu, plus précisément de la
deuxieme personne trinitaire.

9 Le « dire » et le « vivre » concernant l'intimité connaissent une rela-
tion particulierement heureuse dans la communauté des saints,
connus, vénéres et immortalisés par un vaste corpus de Vies. Lhagio-
graphie est cette littérature - qui vaut pour tous, lettrés ou non -
exemplaire de l'intimité des saints avec le Christ, prototype de vie et
d’expression : les saints vivent dans le Christ, ils forment avec lui une
communauté organique, ontologique. Pour Charles Hersent, prédica-
teur ordinaire du roi : « les Saincts en qualité de Saincts n'ont de vray
estre et de vraye subsistance, que celle quils recoivent de Jesus-
Christ » (Hersent 1651 : 12). Leur intimité se noie dans celle du Christ,



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

10

leur vie (réelle et littéraire) n'est plus quun écho du Verbe incarnéb.

Les qualités de la vie, du récit, et de l'exemplification corporelle
s'identifient dans la continuité de la double nature du Christ (Gabriel
2011). Le processus méme de déification du saint est répeté et multi-
plié par la lecture et la méditation de son exemple : dans une lettre a
Népotien, Jérome évoque déja la transformation intime provoquée
par la lecture et la méditation des Evangiles (Jérome 1608 : 269v°).
Lire la vie du Christ équivaut a en étre constitué. On assiste au dé-
ploiement d'un théatre intérieur qui croise l'inclusion et la métapho-
risation”, et qui motive un double mouvement d’incarnation et de
déification, d’abstraction. Cette orientation débouche sur une utilisa-
tion du potentiel rhétorique du batiment intérieur (Razzi 1616 : 5r°),
présent dans I'Ecriture (1 Pierre 2.5 ; 2 Corinthiens 6.16) et développé
dans la patristique. Par le biais de la métaphore architecturale, il sagit
bien de sanctifier la vie : Bede le Vénérable indique que nous devons
faire a Dieu « en nous un sanctuaire qu'il daigne habiter au milieu de
nous, c'est-a-dire se consacrer lui-méme une demeure en nos
coeurs » (Béde 2003 : 103)8. Cette présence vivante de Dieu « in
nobis », décrite sous le mode de I'habitation dans le cceur, définit on
ne peut plus précisément l'intimité du chrétien. Elle est donc en pre-
mier lieu une disposition d’accueil, puis une réception de la présence
de Dieu qui a pour conséquence la consécration de cette demeure
quest le coeur, I'un des termes qui désignent l'intimité dans la spiri-
tualité classique (Papasogli 1991 ; cf. Gulli Grigioni 2000). On retrouve
a nouveau une matrice liturgique et ecclésiologique de consécration
d'un lieu. Avant Bede, parmi ceux qui ont développé cette thématique,
on compte Lactance. Une collection de ses sentences est publiée en
1559, et sélectionne par exemple : « LEglise est le vray temple de
Dieu, lequel n'est pas en murailles ains au cceur et foy des hommes,
qui croyent en luy, et son appellez fideles. [...] Le temple de Dieu est
non les pierres ny le mortier, ains 'homme qui porte la figure de
Dieu » (Lactance 1559 : 96-97). On devine sans peine la portée mys-
tique de cette ecclésiotopie qui combine le monumental et l'intime,
'architecture et l'organique, pour les définir I'un par l'autre.

3. L'intimité introuvable ?

Prise dans sa plus grande intensité, cette co-présence de Dieu - dans
les saints comme dans I'Eglise universelle - renvoie au vaste conti-



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

nent des écrits mystiques. Maximilien Sandeus, jésuite codificateur
du lexique et des opérations mystiques parle d'« Unio intima cum
Deo » pour désigner le coeur de son objet (Sandeus 1627 : 578). Cette
co-présence acheéve donc de renverser le sens commun actuel de
lintimité, car elle signe aussi 'anéantissement de 'homme dans l'infi-
nité divine (Martin, 1630 : 427). Pour le carme Diego de Jesus (1570-
1621), commentant saint Jean de la Croix : « 'union de 'ame a Dieu est
si intime & estroicte que desia l'esprit humain s'aneantit et laisse
d'estre et se passe au divin se transformant totalement en luy, par ou
les operations de 'ame sont desia divines » (Diego de Jesus 1621 : 178).
Limitation parfaite des saints décrit un processus d’anonymisation en
Dieu. Bien loin d'étre solipsiste et singularisante, cette intimité ouvre
sur l'infinité divine qui rend caduques les déterminations préce-
dentes. Elle témoigne surtout d'une phrase célebre et retentissante
des Confessions d’Augustin (III, 6) : Dieu est « interior intimo meo »
(Augustin 1665 : 46 ; voir Mayer 2008)°, rendu par Arnauld d’Andilly
en : Dieu est « plus intérieur a mon ame que ce qu'elle a de plus caché
au-dedans delle » (Augustin 1993 : 100). Lintimité est dépossédée de
son caractere apparent par la présence de Dieu ; mieux, ce qui lui
donne son sens et sa vérité dépasse de maniere transcendantale les
qualités qu'elle pourrait revétir. Loin d'étre le coeur ou la racine de
lidentité singularisante, l'intimité en est I'opposé. Elle est envisagée
dans le cadre de la recherche du jeune Augustin confronté aux Mani-
chéens, et elle sexprime plus précisément comme une adresse a
Dieu : « Tu autem eras interior intimo meo, et superior Summo meo »,
adresse qui confronte l'individu énonciateur, scripteur ou lecteur, a
toute la complexité de son propre statut (en un vis-a-vis a la fois
évident et impossible), et a son instance objectivante et référentielle
par excellence. Le ‘plus’ de lintériorité et de la supériorité de Dieu
par rapport au moi indique une relation qui fonde le « moi » prenant
conscience de son infériorité et de son extériorité en méme temps
que des formidables leviers qu’ils sont potentiellement. Loin de me
délimiter intérieurement, centralement, l'intimité est ici exces, dé-
bordement radical. Lintimité n'est pas une coincidence (de moi-
méme, de soi a soi), mais le lieu d'un rapport sur lequel nous revien-
drons : intimité de qui a qui ? Dieu étant plus intime a moi-méme que
ce que je crois étre mon intimité, le sens méme de celle-ci est a re-
considérer de fond en comble. L'intimité, lieu déceptif ? Ne serait-elle
que l'index de mon statut dhomme créé confronté a sa finitude, ou



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

11

12

d’'une intimité au carré ? Cette expérience religieuse ne se limite sans
doute pas a son aspect subjectif, psychologique. Plutot que de la re-
conduire aux vertiges de l'annihilation et de I'union mystiques (bien
explorés par Michel de Certeau, Sophie Houdard et Frangois Trémo-
liecres notamment), je propose de considérer deux autres lieux pos-
sibles de l'intimite, deux autres sites théologiques.

4. Intimer la loi

Le premier site combine le lexique et son effet, dans le cadre bien
connu de la révolution normative quapporte le christianisme par sa
conception d'une loi intérieure. La loi n'est plus un code extérieur au-
quel il faut obéir, elle est un choix interne, adopté en conscience
comme un impératif intime constitutif. La loi s'identifie a la vie (Valier
1583 : 92). Les évangiles rendent compte de cette vie identifiée
comme « nouvelle Loi » qui constitue et est constituée par une chris-
tologie forte et les ressources que procure la double nature. Les phé-
nomenes d’intériorisation évoqués plus haut témoignent de la portée
genérale, et non plus strictement légale, dun tel changement. Plu-
sieurs lieux pauliniens célebres insistent, dans la lignée de Jérémie 31,
sur la loi intérieure.

Pour commencer a rebours, on peut citer I'épitre aux Hébreux alors
attribuée a Paul, qui définit en 4.12 la parole de Dieu comme plus
tranchante qu'une épée, pénétrant dans 'ame et lI'intimité du corps et
du cceur, 'homme étant ainsi mis a nu, découvert '°, Image signifiante
d'une parole qui tranche, ouvre, transperce et finalement connait,
voit tout par cette anatomie du plus caché!l, Dans la Biblia maxima
publiée par le minime Jean de La Haye en 1660, les commentaires re-
tenus — Nicolas de Lyre (XIV® s.), Willem Hessels Van Est (1542-1613),
Jacques Tirinus (1580-1636), Giovanni Stefano Menochio (1575-1655) -
utilisent I'« intimus » pour désigner ce qui est transparent au « sermo
Dei » en 'homme (Biblia maxima 1660 : t. 16, 673-675). Van Est et Tiri-
nus identifient explicitement ce « sermo » au Christ qui met a nu le

12 rien ne

viscéral, de méme que les cogitations et les intentions
reste caché. Cette dimension est globale et ne se limite pas aux pen-
sées : l'intimité est aussi désignée par le cceur et la moelle (« medul-
la »), utilisée de maniere classique pour renvoyer au plus intime, au

plus profond, au plus caché¢, Van Est insistant sur ce point 12,



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

13

Pour continuer a circonscrire le contexte paulinien et le champ d’ap-
proche de l'intime, on doit noter que la référence a I'écriture interne
de la loi intervient des les commentaires sur le don du décalogue
dans I'Exode. Si la théophanie occulte le don de la loi par des co-
lonnes de fumée (Biblia sacra 1634 : t. 1, 729), 'image des tables de la
loi gravée par le doigt de Dieu permet aisément aux exégetes de se
concentrer sur 'aboutissement de ce qui est figure ici : I'écriture de la
loi dans les cceurs (Biblia sacra 1634 : t. 1, 873), un leitmotiv que l'on
retrouve sous une forme homogene dans les textes liturgiques, ecclé-
siologiques, pastoraux, spirituels, missionnaires, etc. Le vocabulaire
utilisé dans le texte d’Augustin qui a été retenu pour commenter
Exode 34.27 est bien celui de lintimité, avec notamment l'adverbe
« intus » qui indique le dedans, I'intériorité 4. Dans sa Sylva biblique,
Jeronimo Lorete traite dailleurs en un seul article des termes :
« Intus, Interior, Intimus, Intra, Intrisecus » (Lorete 1612 : 573). On re-
trouve ce lexique dans la reprise deutéronomique de I'Exode 1. Cette
orientation trouve sa preuve vétérotestamentaire dans la péricope de
Jérémie 31.33 ; on y lit bien I'annonce d'une nouvelle alliance, mais in-
terne cette fois-ci, écrite dans les entrailles et les coeurs 6. Dans une
parfaite continuite, les exegetes rappellent la reprise intégrale de
cette pericope dans I'épitre aux Hébreux (8.8-12). Outre I'« intus » (Bi-
blia sacra 1634 : t. 6, 882) on retrouve développé dans les commen-
taires, le lexique du cceur et de l'intériorité (Biblia maxima 1660 : t. 16,
746-747). Enfin, dans la deuxieme épitre aux Corinthiens (3.2-3), Paul
donne a la loi intérieure toute son ampleur :

2. Epistola nostra vos estis, scripta in cordibus nostris, quae scitur, et
legitur ab omnibus hominibus. 3. Manifestati quod Epistola estis
Christi, ministrata a nobis, et scripta non atramento, sed Spiritu Dei
vivi ; non in tabulis lapideis, sed in tabulis cordis carnalibus. (Biblia
maxima 1660 : t. 15, 692)

2. Vous étes vous-mémes notre lettre, écrite dans nos ceceurs, la-
quelle est connue et lue de tous les hommes. 3. Etant manifestement
la lettre du Christ écrite par notre ministere, non pas avec de l'encre,
mais avec 'Esprit du Dieu vivant ; non sur des tables de pierre, mais
sur les tables charnelles du cceur. (La Sainte Bible 2002 : 2783).



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

14

15

Victor Paul Furnish a noté a propos du cceur que « Paul uses the term
in the Semitic sense of one’s inmost self and most authentic being »
(Furnish 1984 : 181). Lintériorité est constituée par le message du
Christ, un message incarné dans l'intimité, une loi intime identifiée a
la vie du chrétien. Lexemple est la vie du Christ ; en miroir la vie du
chrétien doit devenir exemplaire et diffuser, proclamer, mettre ainsi
en action la loi inscrite dans son intimité I’. Dire et vivre sont ici une
seule et méme chose. Cette gravure interne fait du fidele un écrit vi-
vant et institue en lui autant la loi que sa participation au corps du
Christ. La vie du chrétien, sa vie de la loi correspond a une mise en
communauté de l'intimité, cette derniere devient le lieu du lien. La
vie devient la loi, expression du Verbe dans la chair du chrétien. La loi
intérieure, incarnée, réunit deux relations qui correspondent a un
certain type d’intimité : 'unité dans la communauté entre chrétiens,
I'union du chrétien au Christ (Feuillet 1973 : 132). On cherche l'intimi-
té, on trouve le cceur de l'institution et un moteur d’expression de la
nouvelle loi, si particuliere. Le terme d'ecclésiotopie permet d’'insister
sur ce complexe qui - par la transformation quopére sur 'homme la
double nature du Christ - unit dans une construction subtile I'intime
a l'institution, la vie a la loi, le corps a la lettre (a la fois « epistula » et
Verbe), par le biais des lieux corporels, rhétoriques et pastoraux, ins-
titutionnels, chaque lieu étant éclairé, compris et vécu par les autres.
Si I'intime est un lieu, c'est désormais celui de Dieu, du Dieu incarné,
et de son corps ecclésial. Ainsi, la vérité est du coté de l'incarnation
(Verbe, Christ, loi, « epistula »), or cette incarnation a son lieu propre,
0 combien spécifique, qui nous mene au deuxiéme site annoncé de
lintimite : la conception mariale.

5. LEglise intra-utérine : une hy-
potheése de lecture pour 'intimité

Bernardin de Sienne, dans un sermon pour la féte de la purification,
reprend l'image classique du temple que nous devons étre pour Dieu.
Mais le temple par excellence, le plus saint, est la Vierge bienheu-
reuse, la Mere de Dieu (« Deipara »), du Christ Jésus (Bernardin de
Sienne 1635 : 462). La question de « l'intimité de qui a qui ? » me
semble trouver ici son véritable lieu, mariologique. Jen prendrais
comme premier indice la discussion présente dans la Virginis par-



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

16

17

tus... dissertatio d’'Ignazio Landriani (Landriani 1639 : 321-326). Le
moine olivétain milanais s'interroge sur I'appellation vétérotestamen-
taire de « ngalmah » parfois lu comme une préfiguration de Marie. Le
terme est renvoyé a la racine « ngalam » qui dénote le fait de cacher,
d'occulter, et Landriani rapporte le cas de ce qui est caché a l'inté-
rieur du ceeur. Sans présumer de sa résolution philologique, ce lien
atteste explicite le contexte sémantique dans lequel Marie est si-

tuée 18,

En effet, I'incarnation trouve son lieu au sein de Marie, dans sa plus
profonde intimité, au sens de lieu caché ou s'effectue le lien avec
Dieu : c'est la que le Verbe se fait chair, que I'union hypostatique est
réalisée. Dans larticle « Incarnatio » de son Aurifodina universalis,
Robert de Cambrai enregistre plusieurs citations qui mentionnent
l'utérus virginal 1%, Je postule qu'on est ici, avec Marie enceinte, en
présence de l'intimité par excellence, de la mere avec son foetus, inti-
mité sur laquelle I'embryologie théologique a beaucoup a dire :
double habitation, double nature, union viscérale de Dieu a I'humani-
té. Accueillir et porter en soi le tout Autre aboutit au don filial salvi-
fique et a la réunion de Dieu a sa créature. Linternalisation dont il a
été question plus haut a un statut théologique dont on prend la pleine
mesure avec l'incarnation en Marie. Le clunisien Jacques Biroat l'ex-
prime parfaitement, décrivant cette derniere comme « I'’Arche vivante
du Sauveur en ce mystere qui marche par elle » 20 (Biroat 1671 : 151) :

Premierement, elle forme et concoit Jesus-Christ dans ses flancs ;
d’'ou vient que S. Denys l'appelle le premier temple ou il a esté receu,
et le principe de sa vie. Dei receptaculum, principium vitae (Dion.
Cap. 4 de Div. Hom.) : ce n'est pas assez, elle 'engendre de sa propre
substance ; et le Saint Esprit qui éleva par sa vertu la fécondité natu-
relle de Marie, prenant les plus pures gouttes de son sang en compo-
sa ce Corps divin, qui devoit operer la redemption du monde [...].
Mais enfin elle coopera d'une maniere agissante a la formation de
Jesus-Christ ; en ce quen mesme temps elle prépara les organes de
son corps sacré, & unissant ce petit corps avec son ame bienheu-
reuse, elle fit cette sainte humanité qui fut unie dans ce moment a la
subsistance du Verbe. (Biroat 1671 : 295).

La vie avant la naissance, expression méme de l'intimité d'un corps a
un autre, est aussi une co-innutrition, une parole interne, inaudible a



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

18

19

tout autre, entre la mere et son futur enfant : avant méme de naitre
celui-ci enseigne a Marie les mysteres de la religion (Biroat 1671 : 158).
On a ici, ‘in nuce, une figure de I'Eglise, d’autant que le rapport établi
entre intimité et institution donne a ces notations proprement inté-
rieures des dimensions ecclésiologiques particulierement intéres-
santes : n'est-on pas en présence du principe de I'unité de I'Eglise, sa
premiere ‘note’ ? Avant de considérer l'unité hiérarchique, territo-
riale, pétrinienne ou épiscopale, nous avons dans la conception ma-
riale I'une des clefs de l'organicité de linstitution, comme de sa
double nature, christologique, divine et humaine. La composition du
corps du Christ est déja I'édification de I'Eglise. A coté de I'extréme
intérét de 'époque moderne pour I'Eglise naissante, situons cette
Eglise intra-utérine, consubstantielle, forme pure et parfaite de la
communauté intime, de l'intimité de Dieu a 'homme, de Dieu s'incar-
nant et réalisant ainsi dans sa chair la communauté avec 'homme,
avec Marie. Est-il besoin de rappeler par ailleurs I'importance de I'Ec-
clesia mater ? (Robert de Cambrai 1680 : 550 ; et Delahaye 1964). L'ec-
clésiotopie est signifiante en son premier lieu : c'est la qu'une véri-
table communauté divino-humaine se forme, prend chair a partir du
sang « chaste et trés pur » comme le dit déja Jean Damascéne %!, qui
parle aussi du Verbe qui s'est introduit (« immigravit ») « in sanctae
Virginis uterum » (Damascene 1619 : 361).

Cette localisation de I'Eglise est naturelle si l'on pense aux sentences
classiques recueillies par Robert de Cambrai : 1a ou est I'Esprit, est
I'Eglise, source de vérité et temple de Dieu??. Le capucin cite surtout
une phrase décisive du De virginibus d’Ambroise : « 4. Sancta Ecclesia
immaculata coitu, foecunda partu, virgo est castitate, Mater est prole.
S. Ambrosius. Lib. I. de virginibus ». « La Sainte Eglise, immaculée
quant a l'union physique, féconde dans I'enfantement, est vierge par
la chasteté, elle est une Mere par sa progéniture » (Robert de Cam-
brai 1680 : 549)%3. La suite de la citation, non reprise dans la sen-
tence, ne laisse aucun doute sur cette détermination de I'Eglise par la
Vierge 24,

Si 'on peut rattacher a cette conception le combat contre les Eglises
adultérines et la surdétermination théologico-morale des « parties

25 insistons sur la transformation de la matrice en Eglise et

intimes »
de I'Eglise en matrice. Ambroise, qui voit en Marie le type de

I'Eglise 26, permet de souligner cette cohérence (filiale, métaphorique,



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

20

21

théologique) deés lincarnation. La maternité mariale est constituée
comme modele ecclésiologique : c’est en Marie que commencent a se
nouer les deux natures en une personne, mais aussi la communauté
de cette personne, incarnée, avec sa mere, communauté qui préfi-
gure la relation des chrétiens a I'Eglise, vierge mais on ne peut plus
féconde. LEglise, comme la Vierge, est « irriguée » par la Trinité, et
Ambroise parle du sein de 'Eglise dont nous sommes issus (Ambroise
1555 : 73).

En un sens, la Mére Eglise et le Corps mystique du Christ proposent
des l'origine deux manieres (inclusives, chacune renvoyant a l'autre
en miroir) pour penser la méme Eglise, deux entrées pour la méme
intimité. Des épousailles mystiques?’ a la future intégration dans le
corps sacramentel 28, I'Eglise intra-utérine - figure de la future Eglise,
mais déja Eglise - est porteuse d'une riche postérité. Dans sa Theolo-
gia Mariana, Cristoforo de Vega (1595-1672), jésuite de la province
d’Aragon, établit explicitement le lien entre la « fabrication » du feetus
en Marie et l'entité « Caput Ecclesiae », le plus noble membre du
« Corpus mysticum » (Vega 1653 : 2¢ partie, 235). D'autant que ce lien
souligne encore davantage la cohérence entre le Verbe incarné en
Marie et l'incarnation de la Loi (la parole du Christ) dans la chair du
chrétien, double mouvement d’intimisation concomitant d'une mani-
festation au monde. Linstitution, pensée sur le modele de la Vierge,
en hérite la substance, les qualités et les fonctions, dont la fonciere
intimité quant a la conception du corps du Christ et du lien créé
entre ses membres. Ainsi, I'unité institutionnelle - dont Marie est le
creuset - est tout a la fois physique et pneumatique, naturelle et
théologique, corporelle et législative, verbale??, matricielle et abs-
traite.

6. Conclusion

Jai choisi de poser une question en termes de « dévoilement » pour
souligner la portée dynamique de l'intimité, spontanément congue
comme un lieu clos, protégé, on ne peut plus personnel. Il serait
comme tel toujours exposé a une intrusion, mais on a vu combien on
était éloigne de ce modele, par exemple dans le mouvement du Verbe
ouvrant vers l'intime, ou du corps ecclésial issu de I'intime, de la ma-
trice virginale.



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

22

23

24

Que dévoile I'intime ? La méme chose que le voile déchiré du temple :
la puissance d’'une transcendance constituante, a la fois éminemment
intime et hétérogene. Lintrusion (mais le mot est caduc, puisqu’il ap-
partient a la conception ‘spontanée’) est celle du tout Autre qui pour-
tant structure ladite intimité comme un temple, un lieu partage, une
commune nature dans la relation des personnes. Lintime, une pos-
session ? Non, plutot une dépossession de ce qui ne peut se penser
en termes de propriété. Lintime dévoile la présence de Dieu en mon
sein, présence qui n'est pas sans se rapporter a l'idéale communica-
tion des personnes trinitaires entre elles : la circumincession. Des
lors, la distinction des superlatifs « intimus » (ce qui est le plus inté-
rieur) et « extimus » (ce qui est le plus éloigné, le plus recul€é) ne tient
plus.

On cherchait l'intimité, on trouve l'institution sous la forme d’une
FEglise concue comme matrice mariale et corps du Christ, une intimi-
té au carré. On assiste a un renversement topique : l'institution est au
centre de l'intime. En commencant, jai évoqué les deux domaines de
lintime conviction : le juridique, le religieux. On a vu combien le pre-
mier s'integre dans le second, et comment le second place la loi au
ceeur de l'intimité. Loin d'instaurer une cloture subjective ou d'étre un
outil égologique, cette intimité trouve au contraire toute sa dimen-
sion dans une ouverture d’autant plus importante et radicale, quelle
situe viscéralement l'institution et la loi au coeur de 'homme, comme
‘son’ ceeur. Ce nest pas l'intime qui est dévoilé, cest lui qui dévoile
linverse de sa prétendue singularité, mais un inverse qui fait coinci-
der de la maniere la plus forte qui soit le vivre et le dire, puisque l'in-
carnation est l'événement d'un Verbe fait chair, dune Parole qui
prend corps. Dans cette optique, le biographique ne peut étre que
théologique.

Bibliographie
Sources

Ambroise (1555). De virginibus, in : Omnia quotquot extant D. Ambro-
sii... Opera. Bale : per Hieronymum Frobenium.



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

Ambroise (1567). Commentariorum in Evangelium Lucae, in : Quintus
tomus Divi Ambrosii... Operum. Bale : per Hieronymum Frobenium.

Augustin (1665). Libri XIII Confessionum... opera et studio R.P.H. Som-
malii. Lyon : Apud Vid. Jacobi Carteron.

Augustin (1993). Confessions, traduction d’Arnauld d’Andilly. Paris :
Gallimard.

Bertius, Abraham (en religion : Pierre de la Mere de Dieu) (1671). Claire
demonstration des articles de la Religion Catholique, Apostolique & Ro-
maine... par le R. P. Pierre de la Mere de Dieu, Religieux Carme Dé-
chaussé. Anvers : Marcelis Parijs.

Bede le Vénérable (2003). Le tabernacle, trad. Christophe Vuillaume.
Paris : Editions du Cerf.

Bernardin de Sienne (1635). Duo adventualia, unum de vita christiana,
in quo docte disseritur de octo beatitudinibus, Secundum, de Inspira-
tionibus. Duplex Quadragesimale... opera et labore R.P. Ioannis de La
Haye... tomus tertius. Paris : Sumptibus Dionysii Moreau.

Biblia sacra cum glossa ordinaria, a Strabo Fuldensi monacho benedic-
tino collecta ; novis PP. Graec. & Latin. explicationibus locupletata, et
Postilla Nic. Lirani... Omnia denuo recensuit R. P. Doctor Leander de S.
Martino Benedictinus (1634). Anvers : Apud loannem Meursium.

Biblia maxima versionum, ex linguis orientalibus : pluribus sacris ms.
codicibus : innumeris fere SS. & veteribus Patribus, & Interpretibus or-
thodoxis, collectarum... cum annotationibus Nicol. de Lyra Minoritae,
Ioan. Gagnaei Doctorum Partis., Guil. Estit Doct. Lovan., loan. Menochii,
lIacobi Tirini Doct. S.I... Authore R. P. loanne de la Haye, Parisienst, Lec-
tore Emerito, Concionatore Regio, & in Gallia Minorum Procuratore
Generali (1660). Paris : Sumptibus D. Bechet, L. Billaine, A. Berthier, S.
Piget.

Biroat, Jacques (1671). Sermons sur les Mysteres de la Vierge, preschez
par M. Jacques Biroat, Docteur en Theologie, Prieur de Beussan de
U'Ordre de Cluny, Conseiller & Predicateur du Roy. Seconde edition.
Paris : Edme Couterot.

Canones et Decreta Sacrosancti et generalis Concilij Tridentini. Sub
Paulo III. Iulio III & Pio IIII Pontificibus. Omnia sanctae Sedis Apostoli-



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

35

36

37

38

39

40

41

42

43

cae autoritate confirmata... (1564). Louvain : Apud Petrum Zangrium
Tiletanum.

Damascene, Jean (1619). Opera... per D. Jacobum Billium. Paris.

Delbrun, Pierre (1679). Le Grand apparat francois, avec le latin recueilli
de Ciceron. Rouent : Lallement-Viret.

Diego de Jesus (= Jacques de Jésus) (1621). Notes et remarques en trois
discours pour donner l'intelligence des phrases mystiques & doctrine
des ceuvres spirituelles du B. P. Jean de la Croix ..., in : B. Jean de la
Croix, Les ceuvres spirituelles pour acheminer les ames a la parfaicte
union avec Dieu, trad. R. Gaultier. Paris : Michel Sonnius.

Exposition sur les Articles de la Foy & Religion Chrestienne, qu'on ap-
pelle communément le Symbole des Apostres. Contenant le sommaire de
la doctrine apostolique (1541). S. 1.

Francois de Sales (1632). Consideration sur le Symbole des Apostres,
pour confirmer la foy Catholique, touchant le S. Sacrement de U'Autel,
in : Les vrays Entretiens spirituels du Bienheureux Frangois de Sales,
Evesque & Prince de Geneve, Instituteur, & Fondateur de 'Ordre des
Religieuses de la Visitation S* Marie. Troisiesme edition. Lyon :
Vincent de Coeurssillys.

Gerhard, Johann (1657). Commentarius super Deuteronomium, in quo
textus declaratur, quaestiones dubiae evolvuntur, Observationes
eruuntur, & loca in speciem pugnantia conciliantur. Iéna : Sumtibus
Joh. Ludovici Neuenhanii.

Hersent, Charles (1651). LEmpire de Dieu dans les Saincts... par le sieur
Hersent Predicateur ordinaire du Roy, & Chancelier de U'Eglise Cathe-
drale de Mets, Veu, approuvé, & permis de publier avec UEpistre, par le
R. P. Candide Maistre du Sacré Palais. Iouxte la coppie imprimée a
Rome I'An 1650 par Mascardy.

Isidore de Séville (1602). Originum sive Etymologiarum, in : Auctores
latinae linguae in unum redacti corpus... Adiectis notis Dionysii Go-
thofredi. S. Gervasii [Geneve] : Excudebat Petrus de la Roviere.

Jérome (1608). Epistres familieres de S. Hierosme divisées en trois
livres, traduites par Jean de Lavardin, abbé de UEstoille. Rouen : Ro-
main de Beauvais.



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

44

45

46

47

48

49

50

51

52

53

Lactance (1559). Collection des Fleurs de Lactance Firmien contenant
sentences tres belles, & pleines de pieté & doctrine, nouvellement re-
duite en lieux communs par Thomas Becon. Traduit de Latin en Fran-
coys par Ian Gardei Faget. Lyon : Clement Baudin.

Landriani, Ignazio (1639). Virginis partus eiusque filiit Emmanuel divi-
nitatis et humanitatis scripturalis dissertatio, atque demonstratio ad-
versus Hebraeos, & Haereticos tractatus primus... Auctore D. Ignatio
Landriano Mediolanensi Monaco Olivetano Abbate Sancti Victoris.
Milan : Ex typographia Ambrosiana.

La Régle du Maitre (1964), vol. I, éd. Adalbert de Vogiié. Paris : Edi-
tions du Cerf.

La Sainte Bible selon la Vulgate, traduite... par UAbbé J.-B. Glaire (2002).
Argentre-du-Plessis : éditions D.F.T.

Lorete, Jeronimo (1612). Sylva, seu potius hortus floridus allegoriarum
totius Sacrae Scripturae. Cologne : Apud Joannem Gymnicum.

Luz, Ludwig (1640). Dictionarium Novi Testamenti ; vocum singularum
significationes, origines, atque sedes, quibus illae usurpatae deprae-
henduntur, breviter & accurate exhibens... a M. Ludovico Lucio, in Aca-
demia Basileensi Professore. Bale : Sumptibus Henricpetrinorum,
Typis Georgi Deckeri.

Martin, Simon (1630). Les Actions Admirables de Iesus, en sa vie tres-
saincte tant cachée que Manifeste, avec un Traicté pour les Festes des
Saints. Paris : Fiacre Dehors.

Razzi, Serafino (1616). Les Vies des Saincts, et Sainctes, bien-heureux, et
hommes illustres de 'Ordre sacré de S. Dominique, mises en Italien par
le Reverend Pere Frere Seraphin Razzi, et traduites en Francois par le
Reverend Pere Frere Jean Blancone, Religieux du grand Couvent refor-
mé de U'Observance sainct Francois de Tholose. Paris : René le Masuyer.

Robert de Cambrai (1680). Aurifodina universalis scientiarum divina-
rum atque humanarum, ex fontibus aureis sanctorum Patrum, Conci-
liorum, Doctorum... a V. P. Roberto Cameracensi Capucino, t. 1. Paris :
Sumptibus Dionysii Thierry.

Sandaeus, Maximilien (1627). Theologia mystica. Seu contemplatio di-
vina Religiosorum a calumniis vindicata. Mayence : Impensis loannis
Theobaldi Schonwetteri.



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

54

55

56

57

58

59

60

61

62

63

64

65

66

Valier, Agostino (1583). Rhetorica ecclesiastica. Vérone : Apud Hierony-
mum et fratres Stirngarios.

Vega, Cristoforo de (1653). Theologia Mariana Hoc est Certamina Lit-
teraria de Beatissima Virgine Dei Genitrice Maria. Lyon : sumptibus
Borde-Arnaud-Rigaud.

Travaux

Blaise, Albert (1954). Dictionnaire latin-francais des auteurs chrétiens.
Strasbourg : Le Latin chrétien.

Bouyer, Louis (1967). Architecture et liturgie. Paris : Editions du Cerf.

Brown, Peter (1995). Le renoncement a la chair. Virginité, célibat et
continence dans le christianisme primitif. Paris : Gallimard.

Coccia, Emanuele (2006). « Regula et vita. Il diritto monastico e la re-
gola francescana », in : Medioevo e Rinascimento, XX /n.s.17, 97-147.

Delahaye, Karl (1964). Ecclesia Mater chez les Peres des trois premiers
siecles. Paris : Editions du Cerf.

Feuillet, André (1973). Christologie paulinienne et tradition biblique.
Paris : Desclée de Brouwer.

Franco, Ettore (1986). Comunione e partecipazione. La koinonia
nell’epistolario paolino. Brescia : Morcelliana.

Furnish, Victor Paul (1984). The Anchor Bible. II Corinthians, translated
with introduction, notes and commentary by V. P. Furnish. New York :
Doubleday.

Gabriel, Fréderic (2011), « Collectionner les saints : hagiographie,
identité et compilation dans les collections non-bollandistes (XVI®-
XVII® s.) », in : French Studies, LXV/3, 327-336.

Gulli Grigioni, Elisabetta (2000). Schola cordis. Amore sacro e profano,
devozioni, pellegrinaggi, preghiera atttraverso il simbolismo del cuore
in immagini e oggetti europet, secoli XII-XX prima meta. Ravenne :
Edizioni Essegi, Archidiocesi di Ravenna-Cervia.

Halleux, André de (1990). Patrologie et cecuménisme. (= Bibliotheca
Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium, 93), Leuven, Leuven Uni-
versity Press 1990.



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

67

68

69

70

71

72

73

74

75

76

Iogna-Prat, Dominique (2005). « Edification personnelle et construc-
tion ecclésiale », in : Bedos-Rezak, Brigitte Miriam et logna-Prat, Do-
minique Eds. L'Individu au Moyen Age. Paris : Aubier, 247-269.

logna-Prat, Dominique (2006). La Maison Dieu. Une histoire monu-
mentale de UEglise au Moyen Age (v. 800-v. 1200). Paris : Seuil.

Legendre, Pierre (1992). Les enfants du Texte. Etude sur la fonction pa-
rentale des Etats. Paris : Fayard.

Legendre, Pierre (1999). Sur la question dogmatique en Occident. As-
pects théoriques. Paris : Fayard.

Legendre, Pierre (2001). De la Société comme Texte. Linéaments d'une
Anthropologie dogmatique. Paris : Fayard.

Mayer, Cornelius (2008). « Interior intimo meo », in : Augustinus-
Lexikon, 3/5-6. Bale : Schwabe, 666.

O’Donnell, James J. (1992). « Commentary on Books 1-7 », in : Augus-
tine, Confessions, 2. Oxford : Clarendon Press.

Papasogli, Benedetta (1991). Il « fondo del cuore » : figure dello spazio
interiore nel Seicento francese. Pisa : Ed. Libreria Goliardica. Version
francaise : (2000). Le « fond du ceeur » : figures de l'espace intérieur au
XVII® siecle. Paris : Honoré Champion.

Rauwel, Alain (2011). « Le lieu cultuel dans la synthese liturgique de
Guillaume Durand », in : Cahiers de Fanjeaux, 46, 115-130.

Stolleis, Michael (2006). L'Eil de la Loi : histoire d'une métaphore.
Paris : Mille et une nuits.

1 Jemprunte I'emploi nominal de l'adjectif ‘intime’ a I'intitulé du séminaire

dans lequel ce texte a été prononceé. Cette transformation d'un prédicat en

theme, a pour effet de réifier ce qui, dans 'acception commune, est congu

comme lieu.

2 Les impératifs éditoriaux donnent a cette publication, réduite par rapport

a lintervention orale, une forme délibérément synthétique qui demande a
étre reprise et développée. Les références bibliographiques sont réduites au
minimum. Aussi, je congois ce texte comme programmatique, dans le cadre



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

d’'une exploration des théories a portée ecclésiologique que je compte dé-
tailler ultérieurement.

3 Tout en gardant a I'esprit la remarque d’André de Halleux : « Bien que l'on
situe communément les origines de la profession trinitaire dans le contexte
néotestamentaire de 'ordre baptismal selon Mt 28, 19, l'existence d'un sym-
bole déclaratif dans la liturgie de linitiation chrétienne n'est pas prouvable
avant le milieu du IV® s. » (Halleux, 1990 : 25).

4 « A laube de Iére constantinienne”, le credo de Nicée inaugurait de la
sorte l'age des “symboles cecuméniques”, plus directement soucieux de la
norme objective de l'orthodoxie que de la profession personnelle du
croyant. Elaborés par des conciles d'empire, ces formulaires avaient en effet
valeur de critere légal pour la reconnaissance des évéques légitimes, ainsi
que pour l'exclusion ou la réconciliation des hérétiques. Ce caractere “no-
mocanonique” de I'exposé de foi correspondait d’ailleurs bien a la “théologie
politique de I'hellénisme chrétien”, dont Eusebe de Césarée avait été le pre-
mier théoricien » (Halleux, 1990 : 30).

5 Parmi les derniers travaux novateurs sur le sujet, voir Coccia 2006.

6 Sur la réalisation de I'union a Dieu dans le cadre liturgique, voir aussi
Bouyer 1967 : 12-13.

7 Sur l'équivalence entre « intimus » et « interior », voir Luz 1640 : 168 ;
cf. Delbrun 1679 : 472.

8 « ipsi sanctuarium ei in nobis facere mereamur et ipso in medio nostrum
habitare, hoc est in nostro sibi corde mansionem consecrare, dignetur. »
(Bede 2003 : 102)

9 Pour les paralleles augustiniens, voir O’'Donnell 1992 : 183.

10 « Vivus est enim sermo Dei, & efficax, & penetrabilior omni gladio ancipi-
ti, & pertingens usque ad divisionem animae ac spiritus, compagum quoque
ac medullarum, & discretor cogitationum & intentionum cordis » (Biblia
maxima 1660 : t. 16, 666).

11 On pourrait établir le lien avec L'(Eil de la loi, qui lui aussi, idéalement,
voit tout (Stolleis 2006).

12 « Quod enim dividitur, id quasi penetratur, ut interiora appareant : haeret
autem adhuc Apostolus in metaphora gladii secantis. Est igitur sensus : Ser-
monem Dei pertingere usque ad intima hominis penetranda, etiam animam,
etiam spiritum, quae sunt partes hominis abditissimae. » (Biblia maxima
1660 : t. 16, 675).



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

13 « Nominat Apostolus ea quae in nostris corporibus intima sunt, compages
& medullas : ut hac velut metaphora, doceat nihil esse tam in animis nostris
occultum, & abditum, quod non scrutetur, ac penetret Dei sermo. » (Biblia
maxima 1660 : t. 16, 675). Je souligne. Pour sa part, Menochio affirme a pro-
pos de cette Parole pénétrante : « non obscure aut confuse cognoscit quae
sunt in homine, sed in intima quaeque penetrat [...] Medulla est substantia in
intimis ossibus latens. Hac congerie verborum res abditissimas significan-
tium, docet nihil esse in corpore, aut in anima tam abstrusum, quo non per-
veniat Dei cognitio » (Biblia maxima 1660 : t. 16, 675). Je souligne. Pour Tiri-
nus : « Medulla est pinguis succus qui ossibus includitur. Per haec designat
omnia quae in se homines habent, etiam intima atque abditissima sua, pa-
tere oculis atque auribus Christi. » (Biblia maxima 1660 : t. 16, 675).

14 « illo digito Dei, id est, spiritu Dei intus eam in corde scribente, non foris
in lapide » (Biblia sacra 1634 : t. 1, 873). Sur « intus » traduit par « intérieure-
ment », cf. Delbrun 1679 : 472.

15 « Observationes generales, circa totius Decalogi explicationem attenden-
dae. 1) Decalogus intelligendus est juxta explicationem Mosis, Prophetarum,
Christi & Apostolorum in aliis Scripturae locis traditam. [...] 2) Non manui
tantum & aliis externis membris, sed cordi ac toti homini Deus in lege prae-
cipit : nec externa tantum omnium membrorum corporis, sed etiam interna
omnium animae facultatum obedientia in lege requiritur. Lex enim est spiri-
tualis, i.e. non contenta qualicunque obedientiam externa, sed etiam inter-
iorem ac spiritualem obedientiam requirit. Rom. 7 v.14. 3) Pari ratione non
tantum externa, sed etiam interiora cordis peccat, adeoque intimam & la-
tentem Naturae corruptionem arguit, accusat ac damnat. [...] 4) Interior illa
obedientia, quam lex requirit, debet promanare ex tali dilectione, quda Deum
diligimus ex toto corde, ex totd anima. Ex tota mente, ex totius viribus &
proximum sicut nos ipsos. Deut. 6 v.5. Lev. 19 v.18. Matth. 22 v.37. » (Gerhard
1657 : 280).

16 « Dabo legem meam in visceribus eorum, et in corde eorum scribam
eam ». Je souligne.

17 Jacques Tirinus : « Vos estis Epistola nostra commendatitia, id est, vos
nostra opera instructi, & conversi, satis superque nos, instar Epistolae com-
mendatitiae commendatos redditis tum hominibus, tum Deo : ideoque hanc
Epistolam in corde meo, quasi in intimo sinu, altissime defixam gesto. » (Bi-
blia maxima 1660 : t. 15, 693).



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

18 « [...] nam nomen, ngalmah, denotat quid amplius supra nomen, bethu-
lah : quod sit virgo occulta, & abscondita ; quae dignitas, & superioritas de-
sumitur ex connaturai, & intrinseco significato radicis, ngalam ; a qua deri-
vatur hoc nomen faemininum, ngalmah ; quae occulta, & abscondita ; genui-
num, & primarium significatum ; & consenquenter virginem puellam deno-
tabit ; & hac ratione, adhibetur hoc nomen a Spiritu sancto, ad significan-
dum virginem perfectissimam, quae est illa, quae est occulta, & abscondita,
ignota » (Landriani 1639 : 328).

19 «17) In utero Virginis Mariae Verbum carnem suscipiens, nobis factus est
mediator, homo totus & Deus, Verbum, anima & caro, unus Christus. Augus-
tinus. Sermone 2 vigil. Nat. & in ord. 4 ante med. Pag. 395 A ; tom. 10. 18) In
utero Mariae spirituales nuptiae celebratae sunt, cum Deus conjunctus est
carni, & caro adhaesit Deo, ut esset unus Christus & totus homo. Ibidem,
antre med. Pag. 395. D. » (Robert de Cambrai 1680 : 705). Voir aussi : « 73. In
beatae virginis utero Verbum caro factum est : tota est in majestate humili-
tas, tota in humilitate majestas : nec infert unitas confusionem, nec dirimit
proprietas unitatem. S. Leo I. Sermone 3 de Passione Dom. Ab init. » (Robert
de Cambrai 1680 : 706). Voir aussi Vega 1653 : 216-217 et 2€ partie, 402. Sur le
lien entre « Templum Dei » et utérus, Vega 1653 : 2€ partie, 233.

20 Sur limage de lI'Arche, du tabernacle comme espace intérieur, voir
logna-Prat 2005, et plus largement logna-Prat 2006, chapitre 12.

21 Cristoforo de Vega allegue ce lieu de Damascene quand il traite de la
participation de la Vierge a I'élaboration du corps christique (Vega 1653 : 2¢
partie, 231).

22« 107. Ubi Ecclesia, ibi spiritus : & ubi spiritus Dei, illic Ecclesia. S. Ire-
naeus. Libro 3. advers. Haeres. cap. 40. [...] 114. Sola Catholica Ecclesia, vera
religio est : hic est fons veritatis, hoc est domicilium Dei, hoc templum Dei ;
quo si quis non intraverit, vel a quo si quis exiverit, a spe vitae ac salutis ae-
ternae alienus est. [Lact. Firm.] Libro 4 de divin. Inst. Cap. 30. » (Robert de
Cambrai 1680 : 552). Rappelons également que Marie a été enfantée par
'« obumbratio » du Saint Esprit.

23 Cf. « 5. Sancta Ecclesia virgo est sacramentis, mater est populis, sponso
nupta est aeterno. Ibid. » (Robert de Cambrai 1680 : 549), ainsi que la réfé-
rence au De unitate de Cyprien : « 49. Ecclesiae foetu nascimur, illius lacte
nutrimur, spiritu ejus animamur » (Robert de Cambrai 1680 : 550).

24 « Parturit itaque nos virgo : non viro plena, sed spiritu. » (Ambroise 1555 :
74).



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

25 1l faudrait alors faire ‘travailler en ecclésiologie’ 'enquéte de Peter Brown
sur le renoncement a la sexualité (Brown 1995).

26 « Bene desponsata, sed virgo : quia est Ecclesiae typus, quae est imma-
culata, sed nupta. [...] Et ideo fortasse sancta Maria alij nupta, ab alio reple-
ta, quia et singulae Ecclesiae spiritu quidem replentur & gratia, iunguntur
tamen ad temporalis speciem sacerdotis. » (Ambroise 1567 : 17).

27 « Virgo est ergo quae nupsit, virgo quae nos suo utero portavit » (Am-
broise 1555 : 73). Cf. « Nostra virum non habet, sed habet sponsum, eo quod
sive Ecclesia in populis, sive anima in singulis, dei verbo, sine ullo flexu pu-
doris, quasi sponsi innubit aeterno, effoeta iniuriae, foeta rationis. » (Am-
broise 1555 : 74).

28 Cf. « Virgo, matris hostia est, cuius quotidiano sacrificio vis divina placa-
tur. » (Ambroise 1555 : 74).

29 Au sens de Verbe de Dieu. Voir par exemple chez Cristoforo de Vega :
« Format Spiritus sanctus Virginis Deiparae verba, qui Dei Verbum in homi-
nem efformat in eiusdem utero. » (Vega 1653 : 404). Pour développer la meé-
taphore, ne pourrait-on pas, a I'image de la génétique des textes, réfléchir a
une génétique de I'Eglise ? Elle se focaliserait sur la maniére dont le Verbe
prend forme dans sa dimension ecclésiologique, sa forme concernant aussi
bien la missiologie apostolique, que la pneumatologie, ou plus prosaique-
ment les rapports institués au sein du corps mystique. Pour prendre en
compte plus strictement sa forme historique, il faudrait d’ailleurs parler de
« génétique des Eglises », enregistrant les excroissances hérétiques, mais
aussi les schismes plus ou moins prononcés entre Eglises orthodoxes latines
et orientales. Il y a bien un Texte de I'Eglise (idéale, théorisée) et des Eglises
(historiques) qui a sa propre genétique. Il faut ici mentionner les explora-
tions si suggestives de Pierre Legendre sur Les enfants du Texte en 1992 (sur
la fonction généalogique de I'Etat), et son De la Société comme Texte paru en
2001. Cf. Legendre 1999 : 285 : « toute société doit étre définie comme un
Texte, comme constituant un Corpus ».

Francais

Poser la question de ce que dévoile I'intime revient a s'intéresser aux lieux
que cette dernieére définit et dialectise. Cela amene aussi a se pencher sur la
compréhension méme que l'on a de ce qui dévoile : les textes de la tradition
chrétienne montrent un tout autre visage que celui donné spontanément a
Iintimité. Le terme d'ecclésiotopie permet notamment de faire ressortir sa



Qu’est-ce que dévoile I'intime ? Individu, internalisation et ecclésiotopie (XVIe-XVlle s.)

dimension fonciérement institutionnelle, communautaire, liée a 'événement
de I'Incarnation, qui en méme temps peut livrer 'un des modeles par excel-
lence de l'intimité. On peut ainsi dresser la liste du lexique hérité de la tra-
dition biblique et patristique (cor, medulla, visceribus, uterus, intus), utilisé
dans le christianisme de I'age classique pour exprimer et construire I'inté-
riorité.

English

Asking what the intimate reveals means examining the places that it defines
and dialecticizes. It also involves examining our understanding of that which
reveals: texts in the Christian tradition show a face of intimacy that is en-
tirely different from the one spontaneously attributed to it. The term eccle-
siotopia in particular is useful in underscoring its fundamentally institu-
tional and communal dimension, related to the event of the Incarnation,
which can also provide one of the ultimate models of intimacy. We can thus
draw up a list of terms inherited from the Biblical and Patristic traditions
(cor, medulla, visceribus, uterus, intus), used in Christianity during the Clas-
sical age to express and construct interiority.

Mots-clés
intimité, loi chrétienne, ecclésiologie, mariologie, utérus, topiques

Frédéric Gabriel

Chargé de recherches, CNRS, Institut d’histoire de la pensée classique (UMR
5037, ENS de Lyon), Ecole Normale Supérieure de Lyon, Cerphi UMR 5037, 15,
parvis René Descartes, BP 7000, 69342 Lyon cedex 07 - frederic.gabriel [at]
gmail.com

IDREF : https://www.idref.fr/073432407

ORCID : http://orcid.org/0000-0001-9115-9786

HAL : https://cv.archives-ouvertes.fr/frederic-gabriel

ISNI : http://www.isni.org/0000000121003372

BNF : https://data.bnf.fr/fr/14569582


https://preo.ube.fr/intime/index.php?id=113

