L'intime
ISSN:2114-1053
: Université de Bourgogne

3|2012
Lexpression de lI'intériorité : vivre et dire I'intime a I'’époque moderne

Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la
formation des novices dans la Instruccion de
maestros y escuela de novicios de fray José de
Siguenza (1544-1606)

25 September 2012.
Pauline Renoux-Caron

DOI:10.58335/intime.114

@ http://preo.ube.fr/intime/index.php?id=114

Pauline Renoux-Caron, « Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des
novices dans la Instruccion de maestros y escuela de novicios de fray José de
Siglienza (1544-1606) », L'intime[], 3 | 2012, 25 September 2012 and connection
on 30 January 2026.DOI : 10.58335/intime.114. URL :
http://preo.ube.fr/intime/index.php?id=114

PREO


http://preo.u-bourgogne.fr/

Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la
formation des novices dans la Instruccion de
maestros y escuela de novicios de fray José de
Siguenza (1544-1606)

L'intime
25 September 2012.

3|2012
Lexpression de I'intériorité : vivre et dire I'intime a I'’époque moderne

Pauline Renoux-Caron

DOI:10.58335/intime.114

@ http://preo.ube.fr/intime/index.php?id=114

1. De 'homme « extérieur » a 'homme « intérieur » : vers un retour a
I'observance primitive

2. « Perder todo el cuidado de si mismo »: le role de 'ascese monastique
3. Une intimité habitée

CONCLUSION

BIBLIOGRAPHIE

1 Je propose d’aborder la notion d’ « intime » a partir d'un petit traité
d’ascétique monastique, portant le titre Instruccion de maestros y es-
cuela de novicios et rédigé autour de 1600 par le moine hiéronymite
fray José de Sigiienza . Lauteur ne doit pas tant sa renommée dans le
monde hispanique a I'ouvrage cité qu'a la chronique de son Ordre in-
titulée Historia de la Orden de San Jeronimo et publiée en deux vo-
lumes en 1600 et en 1605. Cet ouvrage retranscrit l'histoire d'un
Ordre exclusivement ibérique, confirmé en 1373 par la bulle Salvatori
humanis generis du pape Grégoire XI, a la demande d’'une poignée
d’ermites castillans désireux d’'imiter la vie d’'ascése de saint Jérome 2.
La troisieme partie de la chronique (Livres III et IV) porte sur le
palais-monastere de I'Escorial ou le roi Philippe II avait décidé d’ins-
taller une communauté hiéronymite, consacrant ainsi des siecles



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

d’amitié entre 'Ordre et les souverains espagnols. Historien de son
Ordre, connu pour avoir deétaillé le programme iconographique atta-
ché a la batisse royale mais aussi pour avoir évoqué les derniers ins-
tants du roi prudent, fray José de Siglienza s'est aussi illustré comme
bibliste et hébraisant, féru d’érudition biblique et patristique, suivant
en cela les pas de son ami Arias Montano, le célebre auteur de la Bible
Polyglotte d’Anvers. C'est en partie cette amiti€¢, mais aussi sa critique
de la théologie scholastique, a laquelle il préfere les études scriptu-
raires, qui le conduisirent devant le tribunal de I'Inquisition pour un
procés dont il ne sortira acquitté quen 1593 3.

La Instruccion de maestros serait donc contemporaine des grandes
oeuvres publiées par fray José de Sigienza. Il sagit avant tout d'un
manuel pratique destiné aux maitres des novices et aux novices eux-
meémes, longtemps resté manuscrit avant sa publication posthume en
1793, soit plus de deux siecles apres sa rédaction. En revanche,
comme l'ensemble de l'ccuvre du Hiéronymite, l'opuscule s'inscrit
dans une perspective essentiellement communautaire, Sigienza
concevant avant tout le travail intellectuel comme un service rendu a
son Ordre - qu'il s'agisse de faire ceuvre d’historien, d’hagiographe ou
d’exégéte. Ce désir de servir son Ordre que fray José a pu exprimer
toute sa vie durant en assumant successivement les charges de pré-
dicateur, de professeur, de prieur et plus tard de recteur du College
de saint Laurent de I'Escorial, transparait donc déja dans la rédaction
de la Instruccion de maestros y escuela de novicios dont les premiers
destinataires sont les moines et surtout les novices de 'Ordre.

L'ouvrage recueille les fruits des années consacrées a lI'instruction des
novices et constitue, par la méme occasion, une source précieuse
permettant de connaitre la spiritualité hiéronymite. Mais les propos
de l'auteur de la Instruccion s'inscrivent avant tout dans une tradition
spirituelle et monastique multiséculaire marquée par les récits des
Peres du désert tirés de la Vie de saint Antoine de saint Athanase ou
des Collationes patrum de saint Jean Cassien et les Lettres de saint Jé-
rome. Siglienza cite aussi les grands maitres du monachisme occi-
dental comme saint Bernard, saint Bonaventure ou Denys le Char-
treux°. Louvrage refléte également a travers ses références, la prédi-
lection du hiéronymite pour le savoir biblico-patristique employ¢ ici
a défendre la valeur du monachisme et les vertus de I'observance.



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros 'y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

1. De ’'homme « extérieur » a
I’lhomme « intérieur » ; vers un
retour a I'observance primitive

4 Linscription de louvrage dans la grande tradition monastique

d’Orient et d'Occident vise en effet aussi a rappeler aux Hiéronymites

la nécessité de revenir a 'observance primitive, dans un contexte gé-

néral d’attiédissement des pratiques. Les conseils de direction spiri-

tuelle prodigués par José de Siglienza sont ainsi émailles de re-

marques sur l'urgence de retrouver la ferveur des débuts et, pour

cela, de choisir de bons maitres pour les novices :

Il m'apparait srement et clairement que pour une grande part la mi-

sere spirituelle dont souffrent les Ordres ainsi que le fait qu'ils aient

en partie perdu l'esprit fervent des débuts et qu'ils se soient éloignés

de ce siecle d'or que connurent leurs fondateurs, viennent (comme le

disait souvent le saint Pontife Pie V) du peu de circonspection et de

soin avec lesquels la plupart procede au choix de ce magistere
(Sigiienza 1793 : 1, 2-3)5.

5 Lappel pressant a 'observance que fait retentir la Instruccion laisse

entendre, en contrepoint, les graves entorses a la reégle et le relache-

ment qui commencaient a se faire ressentir dans les couvents hiéro-

nymites ’. Peut-étre est-ce dailleurs ce qui valut a l'ouvrage de n'étre

publié qu'un siecle plus tard, aux frais d'une poignée de moines réso-

lus a le tirer de l'oubli. Notons a ce sujet que les propositions de

Sigiienza s'inscrivent dans le droit fil des projets de réforme lancés

deés I'époque cisnérienne et renforcés apres le Concile de Trente,

comme le montre l'allusion a saint Pie V dans l'extrait cité. Devenu

pape en 1565, ce grand réformateur avait en effet veillé avec un soin

particulier a I'instruction du clergé et a la réforme de ses meeurs.

6 Selon José de Sigiienza, c'est donc avant tout par manque d'instruc-

tion que les moines sont dépourvus d’intériorité et simplement bons

a rendre un culte extérieur et non en esprit. En ce cas cest toute la

vocation monastique qui perd de sa substance et le moine ne se laisse

guider que par ses appétits, comme le pensaient déja les Peres fonda-

teurs de I'Ordre de Saint Jérome :



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros 'y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

Ces Peres considerent avec sagesse que tous les maux ou les bien-
faits, l'excellence ou la pauvreté des Ordres s'enracinent dans la pre-
miére instruction recue par ceux qui viennent a eux car si, lorsqu’ils
sont encore tendres et que comme des petits enfants ils désirent le
lait maternel, on les instruit et on leur ouvre la voie pour qu'ils de-
viennent des hommes spirituels et qu'entrant alors en eux-mémes ils
prennent soin de leur ame en s'adonnant a des exercices spirituels et
en considérant d'ou ils viennent, ot ils se trouvent et ou ils vont,
alors ils grandissent, portent du fruit et rayonnent : ils deviennent
une vive clarté dans leur Ordre et sont d'un grand profit pour I'Eglise.
Alinverse, si dés le départ ils négligent cela, ils gagnent en animalité,
en bestialité et en fureur, deviennent indignes du pain qu'ils
mangent, pensant (et se convainquant faussement) qu'’ils sont Reli-
gieux, parce quils portent I'habit, qu'ils observent les cérémonies ex-
térieures, quils chantent les heures et qu’ils s'adonnent a quelques
petites taches a certaines heures, ce que ferait n'importe quel ou-
vrier pour un salaire inférieur : ce sont assurément des hommes ex-
térieurs, des hommes du monde secs et sans esprit qui ont oublié
leur vocation premiére (Sigiienza : II, 204-206) 8.

On retrouve sous la plume du Hiéronymite l'antithese connue entre I
homme intérieur et 'homme extérieur, antithése empruntée a saint
Paul (I Co 4, 16)9 et qui traversera ensuite des siécles de littérature
spirituelle. Si l'on s'en tient a I'étymologie latine du mot intimus, su-
perlatif d’interior, I'intime renvoie précisément a ce qui est tout a fait
intérieur. Lhomme intérieur, par opposition a I'extérieur, recouvrirait
donc la sphere de l'intime au sens ou on I'entend étymologiquement,
mais aussi selon la définition que le lexicographe espagnol Covarru-
bias donne du mot intimo dans son Tesoro de la lengua castellana pu-
blié en 1611 : « intimo : lo muy propio y del alma, como intimo amigo,
el muy amado y querido de corazén ». Lintime se situerait donc,
selon Covarrubias, dans la région de 'ame mais aussi dans la sphére
privée, de ce qui est « muy propio », de ce qui appartient en propre a
lindividu : entendons par la son rapport a lui-méme, a son corps et a
ses pensées. Si le mot intimo n'apparait pas chez Sigiienza, la dialec-
tique de linterne et de l'externe, omniprésente dans l'opuscule du
Hiéronymite, nous servira ici de guide pour dégager les différentes
manifestations de l'intime, selon qu’il s'agit d'une intimité synonyme
d'intériorité ou d'une intimité relative a 'homme sensible que



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros 'y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

10

Siglienza appelle aussi 'homme extérieur, autrement dit une intimité
associée aux corps et a ses manifestations sensitives.

Intimité avec soi et intimité avec Dieu : c'est dans l'entrelacs de ces
deux approches que se situerait le combat spirituel du moine, selon
lidée, récurrente chez Sigiienza, que la croissance de 'homme inté-
rieur dépend de la mise sous controle de 'homme extérieur, de ses
passions et de ses appeétits, par une pratique rigoureuse de l'ascese.
Seront donc abordées successivement la question de la mise sous
contrdle de I'intime - au sens du rapport au corps et a ses passions -
puis celle de l'intimité avec Dieu.

2. « Perder todo el cuidado de si
mismo »: le role de 'ascese mo-
nastique

José de Siglienza le rappelle avec assez d’insistance : 'entrée en reli-
gion suppose l'abandon du vieil homme (I, 183), autrement dit une
forme de dépouillement : dépouillement de soi et de son ancienne
vie, ce qui suppose un dénuement consenti. Ce dépouillement qui
compte parmi les motifs de la conversion - on songe a saint Frangois
se défaisant de ses vétements pour épouser Dame Pauvreté - est si-
gnifié tres concretement par le geste de se dénuder :

Ainsi, de méme que [le nouveau Religieux] n'a gardé sur son corps
aucun des habits qu'il portait avant, a l'intérieur comme a I'extérieur,
des pieds a la téte et que pour s'en défaire et en revétir d'autres, to-
talement différents, il s'en est remis en tout point a celui qui I'a dénu-
dé et revetu, sans marquer la moindre résistance, ni dire, laissez-moi
ceci ou ne menlevez pas cela : ainsi doit-il en étre pour 'ame. Telles
sont I'école et la discipline du Christ et en cela consiste le premier
pas sur l'étroit sentier de la vie consacrée, qui est le chemin de la pé-
nitence (Sigtienza : I, 183-184) 10,

Mais si ce dépouillement du vieil homme manifesté a travers la sym-
bolique de la prise d’habit marque naturellement un premier pas vers
la vie monastique, c’est tout le corps qui doit ensuite manifester ce
changement. Le mot compostura apparait a plusieurs reprises dans la
Instruccion de maestros y escuela de novicios pour évoquer cette exi-



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros 'y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

gence de donner au corps maintien, réserve et retenue pour donner

ici quelques équivalents du terme espagnol. Selon José de Siglienza

cette qualité qu'enseignaient les premiers hiéronymites, est constitu-

tive de l'identité de I'Ordre :

11 Ces Saints Peres enseignaient a leurs fils une autre regle et doctrine

caractéristiques de notre Ordre qui encore aujourd’hui le différen-

cient sensiblement des autres Institutions. Il s'agit du maintien exte-

rieur, qui émane de tous les sens et membres extérieurs, et saccom-

pagne d'une modestie générale qui rassemble le tout. Je ne saurais

dire comment ils enseignaient cela, ni méme comment je I'ai appris ni

comment tous les novices 'apprennent si rapidement, car au bout de

quinze jours méme le plus gauche est devenu un maitre en la matiere.

Lorsque T'habit leur tombe dessus, leurs yeux aussitot se baissent, de

sorte qu'il ne semble pas moins malséant pour un Novice de lever les

yeux que pour une jeune fille enfermée de commettre une faute grave

(Sigiienza : II, 258-259) 11,

12 La compostura qui semble si naturelle au novice devient une habitude

prise par le corps sous l'effet de 'ame : les yeux sont continuellement

baissés, les mains et les bras maintenus, souvent cachés sous le sca-
pulaire 1. Dans cette garde des sens - « esa guarda de los sentidos »
(I, 293) - la vue demande une maitrise particuliere car cest par elle
principalement que I'aAme se perd'3. Dans un autre passage, ce main-

tien du corps, dans l'intimité de la cellule, au moment du coucher, at-

teint son paroxysme :

La, avec beaucoup de retenue et en silence, a la lumiere confuse

d’'une lampe, suffisante pour se diriger mais non pour voir précisé-

ment ni se voir, ils [les novices] se dénudent et se couchent avec
grande honnétete, gardant leur scapulaire et une autre petite tu-

nique, de sorte que, comme le disent les Saints, méme en dormant
(car il n'y a pas la liberté de jugement) 'on puisse voir qu'ils le font re-

ligieusement (Sigtienza : 11, 426-427) 14,

13 Cet extrait témoigne d'une évidente défiance vis-a-vis de l'intimité

corporelle mais plus encore une crainte face a 'abandon au sommeil

qui suppose nécessairement une abdication de la volonté et une

perte du contrdle de soi®.



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros 'y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

14

15

Or c'est justement ce controle qui est 'essence de 'ascese : il s'agit de
savoir maitriser son corps et ses appétits afin, comme le dit I'auteur,
de « subordonner la sensualité a la raison » (Sigtienza : II, 267) 6. Mais
le combat spirituel se joue de facon plus essentielle sur un autre ter-
rain que celui des exigences corporelles. Car nombreux sont les
exemples de saints anachoretes dont les prouesses ascétiques ne
parviennent pas a avoir raison des pensées qui les agitent.

Le patron des Hiéronymites, saint Jérome, n'a-t-il pas raconté lui-
méme, dans l'extrait d'une lettre devenu un véritable morceau d’an-
thologie, comment, le corps anéanti par les jetines, brilé par la cha-
leur du désert, il se voyait pourtant au milieu des danses des jeunes
filles de Rome, tandis qu'en son esprit « bouillonnaient les incendies
des voluptés »!? La rigueur des pénitences infligées au corps -
longues veilles, jetine, silice - éveille, en un douloureux contraste, la
mollesse et la douceur des pensées les plus lascives. Le corps
« moyen de la perfection spirituelle », comme le souligne Ivan Gobry
(1997 : 101-105), est donc aussi le siege des tentations les plus grandes
et de celles touchant en particulier a la chasteté. Mais ce n'est pas
tant le corps qui est coupable que la volonté spirituelle de celui qui
cede aux vaines pensées qui I'assaillent. C'est dans le cadre de ce juste
combat contre les pensées - los pensamientos - que la fonction de
maitre des novices apparait incontournable. Ce maitre des novices
qui, comme le rappelle Siglienza, jette régulierement un ceil dans la
cellule des jeunes moines pour voir s’ils y occupent bien leur temps,
sans paresse ni faiblesse '8, est aussi en charge de les aider a discer-
ner entre les pensées bonnes et mauvaises '°. Car c'est a lui que le no-
vice s'en remet en toute confiance, comme le jeune enfant abandonné
entre les bras de sa mere, tandis quelle s'occupe de lui :

Le nouveau Religieux doit s'abandonner en toute chose entre les
mains de ses Supérieurs, sans garder le moindre mauvais penchant,
la moindre pensée ou le moindre sentiment propres, parce que dans
cette parfaite résignation se trouve la clé de la porte et le bien qu'il
vient chercher dans I'Ordre ; et pour cela 'humilité est un grand
joyau, la mere et le refuge de toutes les vertus et pour l'atteindre il
convient de s'imaginer, non seulement petit mais aussi enfant, mal-
habile et nécessiteux de tout. Et comme qui se laisse faire par sa
mere pour se dénuder, s’habiller, se laver, pour assurer sa subsis-
tance et apprendre tout ce qui est nécessaire, comme manger, mar-



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

16

17

18

cher, regarder, parler, sans marquer la moindre résistance, ainsi le
religieux doit-il s'en remettre a son Maitre. Parce que telle est la
regle que nous a donnée notre Seigneur, en disant : si vous ne vous
faites pas comme cet enfant et ne vous humiliez pas comme lui vous
n'entrerez pas dans le Royaume des Cieux [Math. 18] (Sigtienza : I,
184-185) 20,

Le jeune moine, encouragé par le maitre des novices, n‘aura pas
crainte de s'ouvrir a lui de ses pensées les plus honteuses. Et s'il hé-
site a parler, son ainé lui en fournira I'occasion. Le Pere Siglienza fait
preuve sur ce point d'une sensibilité particuliere en évoquant com-
bien souvent le souvenir des délices passés, avant I'entrée au monas-
tere, peut venir tourmenter le jeune moine. Et le Hiéronymite de rap-
peler alors que rien ne sert de chercher a combattre frontalement les
dites « pensées ». Le regard fixé sur le Christ, le moine parviendra
peu a peu a se défaire des tentations les plus tenaces?!. Cette com-
prehension profonde de la psychologie humaine et de ses faiblesses
ne saurait voiler ce qui peut, de prime abord, passer pour une viola-
tion de l'intime : que reste-t-il au novice apres s'étre ainsi mis a nu -
pour rester sur une metaphore utilisée par 'auteur - et avoir confes-
sé ses tentations les plus secretes ?

Lauteur de la Instruccion de maestros semble conscient du probleme,
bien qu'il n'y fasse allusion qu'en une occasion. Evoquant le sacrement
de pénitence, qui est, avec la direction spirituelle, I'une des armes du
combat spirituel, il rappelle la nécessité impérieuse de respecter le
for interne. C'est pour cette méme raison que le novice, invité a se
confesser deux fois par semaine, successivement avec son Maitre des
novices et le Supérieur, garde toujours la possibilité de choisir un
autre confesseur, afin que la confession « ne soit pas utilisée comme
moyen de gouverner » :

Ces premiers Peres ordonnerent que les nouveaux Religieux se
confessassent au moins deux fois par semaine, une fois avec leur
Maitre des novices, 'autre avec le Prieur, afin de connaitre ainsi la
facon de fortifier leurs ames (et non pour utiliser ce Sacrement
comme instrument de gouvernement, ce qui est un abus et une de-
tournement de l'ordre divin) et pour comprendre comment elles
peuvent étre examinées et de quelle maniere elles cheminent dans
'exercice de l'oraison et de la vie spirituelle. Mais pour autant jamais



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

19

20

21

ne leur fut refusée la licence de se confesser quand ils le souhaitaient
avec d’autres Religieux du Couvent. Et malgré cela, je peux jurer que
pour grand nombre dentre eux, sur les sept ans de leur noviciat,
aucun n'eut recours a cette licence (Sigtienza : I1, 424-425) %2,

Cette transparence du moine devant celui qui est en charge de sa
progression spirituelle est, de fait, moins a entendre dans le sens
d'une violation de l'intime - malgré l'existence possible d’abus - que
comme la conséquence de l'oubli de soi dont parle Sigiienza au début
du deuxieme traité : « debe perder todo el cuidado de si mismo, y de-
jarse al gobierno de quien le ha de criar » (I, 186). Cet oubli de soi, qui
est plus précisément la perte du souci de soi, est une conséquence de
l'offrande que le novice a faite de sa vie.

Lintimité avec soi - l'intimité corporelle, mais aussi celle des pensées
secretes — se retrouve donc sous eétroite surveillance, afin de per-
mettre le parfait développement de la véritable intimité avec Dieu.
Selon la dialectique entre l'interne et l'externe évoquée précédem-
ment, 'homme extérieur, par sa retenue, contribue a la croissance de
'homme intérieur mais il en est aussi le reflet. Il s'agit la d'une affir-
mation récurrente sous la plume de Siglienza : « il est avéré que celui
dont le regard est tourné vers l'extérieur n'est pas bien enraciné dans
son ceeur » (Sigtienza : 11, 261)23. On peut lire encore cette autre allu-
sion : « le désordre extérieur trouve sa racine dans l'esprit mal disci-
pliné : lorsque celui-ci rompt les liens de la modestie, les membres
extérieurs tirent chacun de leur coté sans aucun frein » (Sigiienza : 1II,
263-264)%%. Le but étant d’ajuster 'homme intérieur et extérieur,
I'étre spirituel et sensitif, il n'y a donc aucun mépris de 'homme exté-
rieur, malgré la sévérité des traitements infligés au corps. Celui-ci
doit simplement étre éduqué - et donc aussi contrdlé - afin de per-
mettre la croissance intérieure et un enracinement du moine en son
centre qui est le cceur. En ce sens, il y a bien un ordre de priorité : si
fray José ne néglige pas les aspects relatifs a I'intimité avec soi - pré-
sence a son corps et a ses nécessités mais aussi a ses pensées - il
n‘accorde de véritable importance qu’a I'intimité partagée avec Dieu.

3. Une intimité habitée

Car dans la vie monastique la véritable intimité est une intimité habi-
tée par cet autre qui est Dieu, lequel est « plus intime a moi-méme



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros 'y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

que moi-méme » pour citer la célebre phrase de saint Augustin qui,

d’un trait de génie, accole a l'intérieur - intimo meo - un comparatif

intimior pour désigner en 'homme un lieu plus intime, plus profond

que lui-méme 2°, Si le mot « intimité » ou I'adjectif « intime » n'appa-

raissent pas sous la plume de Sigiienza, pas plus que le mot « intério-

rité », nombreux sont toutefois les termes et les expressions pour

dire la vie intérieure : « dentro de si », « dentro de si y de Dios »,

« hombre interior », mais aussi - métaphoriquement - « celdilla in-

terior » (« petite cellule intérieure »), « camara o retrete?® »

(« chambre haute », retraite ou cabinet) :

On leur enseignait ensuite a maintenir leurs sens sous une garde in-

violable, a ne pas proférer un mot une fois commencé I'Office divin, a

moins qu'il n'y ait une nécessité impérieuse : ils gardaient les yeux

baissés, sans les autoriser a se poser au sol plus loin que leurs pieds

ou au-dela du livre ou I'on lit et chante, sans tourner la téte ni mar-

quer la moindre légereté, tout en intériorité et comme cachés en
Dieu. Telle était, disaient-ils, la chambre haute ou le cabinet ou le
Christ nous demande d’entrer, une fois la porte bien fermée pour
prier dans le secret le Pere éternel, qui daigne se laisser appeler
notre Pére (Siglienza : II, 293) %,

22 Ce langage métaphorique trouve aussi son envers lorsque la vie inté-

rieure est en péril. Si le moine connait la dispersion, la chambre haute

devient alors une « auberge sans porte ouverte a tous les vents »

(« hechas las almas un meson sin puertas, para que entren y salgan

cuantos quisieren », II, 283).

23 Lintériorité du moine doit donc étre cultivée au risque, sinon, de le

voir ne rendre a Dieu qu'un culte extérieur fait d’habitudes et de ré-

pétition. Les lieux sont pour cela essentiels. La cloture a déja permis

une premiere rupture avec le monde. Mais c'est au sein de I'espace

claustral que le moine doit rechercher silence et solitude dans la re-

traite de sa cellule.

24 La cellule doit étre aussi consubstantielle au moine et a la vie monas-

tique que peut I'étre 'eau au poisson comme le rappelle l'auteur de la

Instruccion avec cette comparaison suggestive empruntée aux peres

du désert Moise I'Ethiopien et Antoine le Grand :



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

De méme que le poisson qui demeure quelque temps hors de I'eau
sur le sable sec finit par mourir, de méme le Religieux, s'il se tient

hors de la Cellule, meurt ou du moins (comme le poisson hors de son

élément) s’attiédit et perd ses bonnes dispositions (Sigtienza : 11,
236) 28,

25 Dans son souci de voir chaque moine se recueillir dans sa cellule I'au-

teur de la Instruccion rejoint ce que les Chapitres généraux de I'O.S.H.

ont énoncé a plusieurs reprises depuis la deuxieme moitié du XV¢

siecle, a savoir la nécessité d'occuper le temps libre par des « exer-

cices saints »29, « Paradis de 'ame »30, « fabrique de saints »3! la

celda est le réceptacle de l'intimité silencieuse du moine, le lieu d'un

échange intime, qui est celui-la méme de la priére mais a condition,

justement, que cette solitude soit habitée et qu'elle ne soit pas simple

mise a I'écart, simple solitude du corps : « aprovecha poco estar solo

con solo el cuerpo, si no le hace compania el alma » (Sigiienza : 1I,

239).

26 Le moine n'y est pas livré a ses propres pensées mais constamment

sollicité par la priere et la lecture, selon l'injonction bien connue de

saint Jérome : « que toujours te garde le secret de ta chambre, que

toujours a lintérieur I'Epoux y joue avec toi. Tu pries, clest parler a
I'Epoux; tu lis, cest lui qui te parle » (Ep. 22, 25)32. Longtemps faite a
haute voix, la lectio divina est une véritable « lecture priée » selon

une expression de Dom Jean Leclercq qui dit bien la nature d'un exer-

cice situé a mi-chemin entre contemplation et étude. Le bien ultime

que l'on recueille de cette retraite est la « quietud del alma », varia-

tion de I’ otio - ou de son équivalent grec I'hesychia - longuement dé-

crit par Dom Jean Leclercq comme une « prégustation du ciel », ré-

sultat du juste milieu trouvé entre le negotium ou vaine agitation et

l'otiositas (1990 : 67-69). Lotio n'est donc pas l'oisiveté mais une atti-

tude de repos intérieur qui n'exclut pas, bien au contraire, les diffé-

rentes activités propres a la cellule. Sigiienza offre a ce sujet une for-

mule bien frappée: « la mer ne rejette pas avec autant de force les

corps morts que ne le fait la cellule et méme un Ordre religieux avec
les oisifs » (II, 238)33. Car la cellule est aussi le lieu du combat spiri-
tuel par excellence, le moine y étant guetté par toutes sortes de dan-

gers : l'oisiveté, on I'a vu, mais aussi l'acédie, et enfin I'assaut des pen-

sées 34,



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

27 Le recueillement de la cellule ou le moine se fait I'intime de Dieu n'est

toutefois pas entierement dépendant du lieu. Il sagit avant tout d'une

attitude intérieure que le moine doit conserver en toute occasion, en

gardant constamment une forme de recueillement, autrement dit en

recréant cette « petite cellule intérieure » évoquée par la mystique

Catherine de Sienne : « finalemente procure andar en todo tiempo

muy recogido dentro en su corazon, haciendo de ¢l una celdilla,

como lo hacia Santa Catalina de Siena » (Sigiienza : I, 248-249)3,

Cette cellule intérieure qu'est le cceur, ou l'on peut vivre en intimité

avec Dieu, devient ainsi un lieu de retraite privilégié au milieu des

sollicitations de la vie quotidienne. L'auteur nous offre en définitive

une vision de plus en plus resserrée de la sphere de l'intime avec une

succession d'espaces concentriques et clos qui marquent une sépara-

tion graduelle d’avec le monde : d'abord une premiere séparation ma-

térialisée par l'espace claustral, puis une seconde symbolisée par la

cellule et enfin l'ultime retranchement qu'est le coeur, véritable

chambre haute ou grandit l'intériorité de ceux qui aiment Dieu.

CONCLUSION

28 Profondément enracinée dans la tradition monastique d'Orient et

d’'Occident, la Instruccion de maestros y escuela de novicios n'a pas

pour but d'ouvrir une voie nouvelle : purement pratique, l'ouvrage fait

entendre de facon personnelle et familiere la voix paternelle du

maitre des novices soucieux de mener avec eux cette « éducation de

lintime » qui consiste a donner au corps sa juste place et a ordonner

les pensées afin de mieux s'ouvrir au dialogue intime avec Dieu. Si

cette ceuvre de Siglienza emprunte a plusieurs traditions elle semble

toutefois principalement nourrie par l'enseignement des Peres du

Désert. On retrouve sous la plume du Hiéronymite la simplicité et

l'efficacité des apophtegmes des Peres égyptiens mais aussi leur sens

aigu de l'ascese, laquelle, sous des formes diverses, doit conduire a un

surcroit d'intériorité 6. Comme dans la tradition du monachisme

égyptien, la distinction entre 'homme intérieur et 'homme extérieur

ne se pose pas sur le mode de la rivalité ou de l'opposition car l'as-

cese, qui vise a contrdler 'homme extérieur, n'est jamais une fin mais

seulement un moyen 3.



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

29 Ainsi, loin d’annuler son rapport au corps et a lui-méme, le dialogue
intime du moine avec Dieu le rend a lui-méme, dans une relation a soi
et aux nécessités corporelles plus ajustée : nourriture modérée, som-
meil limité, vétements sobres mais adaptés. Les pensées intimes, sou-
vent porteuses de tentations diverses, ne doivent pas €tre éliminées
par la force car ca ne serait pas les vaincre mais au contraire les exa-
cerber. Elles sont ordonnées a ce bien supérieur quest la relation
avec Dieu. En cela Siglienza offre une véritable sagesse, fécondée par
une expérience monastique multiséculaire, qui consiste a ne pas vou-
loir heurter frontalement la nature humaine ni a faire violence aux
tendances. Ainsi, en se faisant peu a peu l'intime de Dieu, le moine
accede a une forme d'oubli de soi qui le conduit a la vraie connais-
sance de lui-méme.

BIBLIOGRAPHIE

30 Andrés, Gregorio de (1975). Proceso inquisitorial del Padre Sigiienza,
Madrid : Fundacion Universitaria Espanola.

31 Andrés, Melquiades (1994). Historia de la Mistica de la Edad de Oro en
Espana y América, Madrid: EDICA (BAC n°23).

32 Antin, Paul (1968). « Solitude et silence chez Saint Jérdome », in Antin,
Paul, Recueil sur saint Jérome, Bruxelles : Latomus, 291-304.

33 Bataillon, Marcel (1998). Erasme et 'Espagne. Recherches sur Uhistoire
spirituelle du XVI° siecle, Geneve : Droz.

34 Campos y Fernandez de Sevilla, Francisco Javier, Ed. (2000a). Historia
de la Orden de San Jeronimo, Valladolid : Junta de Castilla y Leon.

35 Campos y Fernandez de Sevilla, Francisco Javier (2000b). Estudio pre-
liminar a la Historia de la Orden de San Jeronimo, Valladolid : Junta de
Castilla y Leon.

36 Frémaux-Crouzet, Annie (2006). « Ortodoxia y biblismo plurilingtie en
fray José de Siglienza (1544-1606) », La Ciudad de Dios, CCXIX/1
(Enero-Abril), 113-139.

37 Gobry, Ivan (1997). Les moines en Occident. I. Les origines orientales de
saint Antoine a saint Basile, Paris : Francois-Xavier de Guibert.

38 Graef, Hilda (1972). Histoire de la mystique, Paris : Seuil.



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

39 Homenaje al P. Fray José de Sigiienza en el IV Centenario de su muerte
(T 1606) (2006). La Ciudad de Dios, CCXIX /1(Enero-Abril).

40 Jérodme, saint (1982). Lettres, traduction de Jérdme Labourt, Paris : Les
Belles Lettres.

41 Lea, Henry Charles (1907). A history of the Inquisition of Spain , vol. II,
New York.

42 Leclercq, Dom Jean (1990). Lamour des lettres et le désir de Dieu, 3¢ éd.
corrigée, Paris : Cerf.

43 Madec, Goulven (1994). Petites Etudes augustiniennes de Goulven,
Paris : Institut d’Etudes augustiniennes.

44 Madrid, Ignacio de (1973). « Teoria y practica de la lectura espiritual
en la Orden de San Jerénimo », in Studia Hieronymiana, Madrid : Ri-
badeneyra, vol. I, 139-161.

45 Rubio Gonzalez, Lorenzo (1976). Valores literarios del Padre Sigiienza
(= Coleccion Castilla, 4), Valladolid : Universidad de Valladolid.

46 Siglienza, José de (1600). Segunda parte de la Historia de la Orden de
San Jeronimo dirigida al Rey nuestro Serior Don Felipe III, Madrid : Im-
prenta Real.

47 Siglienza, José de (1605). Tercera parte de la Historia de la Orden de
San Jerénimo dirigida al Rey nuestro Serior Don Felipe III, Madrid : Im-
prenta Real.

48 Siglienza, José de (1907-1909). Historia de la Orden de San Jerénimo,
Madrid : Bailly-Baillere e Hijos (NBAE t. VIII et XII).

49 Siglienza, José de (1793). Instruccion de maestros, y escuela de novicios,
arte de perfeccion religios y monastica. Sequnda edicion, aumentada
con dos Tratados : uno de Educacion Practica; del mismo Autor. Y otro
pequeno; de la manera de confesarse las personas instruidas y virtuo-
sas. [ca. 1600], Madrid : En la Oficina de Don Benito Cano, 2 vols.

50 Carlos Vizuete Mendoza, Juan Carlos (1999). « Novicios, maestros y la
obra de fray José de Siglienza », in La Orden de San Jerénimo y sus
monasterios — Actas del Simposio (I), 1/5-1X-1999 (= Coleccion del Insti-
tuto Escurialense de investigaciones historicas y artisticas, 16), 125-147.



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

51 Zarco Cuevas, Julian (1928). El proceso inquisitorial del P. Fr. José de
Siguénza (1591-1592) in Religion y cultura, t. I, 38-59.

1 Instruccion de maestros, y escuela de novicios, arte de perfeccion religio-
sa y monastica. Segunda edicion, aumentada con dos Tratados : uno de
Educacion Practica; del mismo Autor. Y otro pequeno; de la manera de
confesarse las personas instruidas y virtuosas. La premiere édition du texte
a été réalisée en 1712 par le moine hiéronymite fray Pablo de San Nicolas
puis « quelques moines hiéronymites » selon la mention faite dans le titre
de la seconde édition, assurerent la parution d'une édition augmentée en
1793. La date exacte de rédaction de 'ouvrage pose question : proposant ini-
tialement 1580 - d’apres ce que dit la dédicace qui commence ainsi : « A la
juventud religiosa por mano de los RR. PP. Maestros de Novicios » -, Loren-
zo Rubio Gonzalez estime qu'elle est trop précoce et que l'ouvrage corres-
pondrait plus vraisemblablement aux années 1582-1584 alors que Siglienza
occupait les fonctions de maitre des novices au Parral (Rubio Gonzalez
1976 : 158-162). Toutefois, une étude plus récente de Melquiades Andrés fixe
la date de la rédaction aux environs de 1600 et rattache directement la reé-
daction de I'ouvrage a celle de la deuxieme partie de la Historia de la Orden
de San Jer6onimo (Andrés Martin 1994 : 172). Selon lui, Sigiienza était a cette
date fort de expeérience que lui avait donnée, non sans douleur, son proces
inquisitorial et ses fonctions successives de prieur et donc davantage dispo-
sé a dispenser par écrit un enseignement sur la vie monastique. Juan Carlos
Vizuete Mendoza (1999 : 142-143) confirme cette approche selon laquelle la
Instruccion serait le fruit de la maturité, avis que nous partageons égale-
ment.

2 Vers le milieu du XIV® siecle, apres un long silence, 'expérience initiée en
Palestine par saint Jérome séduit en Italie les plus fervents zélateurs de
lidéal érémitique. Se multiplient alors les fondations placées sous son pa-
tronage. Le mouvement gagne I'Espagne et y fait ses premiers adeptes qui
seront les fondateurs du futur Ordre de Saint Jérome, confirmé en 1373 par
le Pape Grégoire XI. Coupé des lors de sa matrice italienne, 'Ordre entame
une existence strictement ibérique, consacrée a la vie contemplative et a la
liturgie dont la splendeur exercera une fascination durable sur les souve-
rains espagnols. Pour T'histoire de 'Ordre voir Sigienza 1600 et 1605. Les
deuxieme et troisieme parties de 'ouvrage ont été publiées successivement



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

en 1907 et 1909 puis, plus récemment, en 2000 par Francisco Javier Campos
y Fernandez de Sevilla (Campos y Fernandez de Sevilla 2000a).

3 Parmi les nombreuses études consacrées au Pere Sigiienza, nous ne cite-
rons ici que l'ouvrage collectif qui fut publié a l'occasion du IV€® centenaire
de la mort du Hiéronymite (1606-2006) et offre une approche réactualisée
de sa vie et de son ceuvre : La Ciudad de Dios, Homenaje al P. Fray José de
Siglienza en el IV Centenario de su muerte (T 1606). Au sujet du proces in-
quisitorial qu'eut a subir le Pere Sigiienza, on lira avec profit les travaux de
Henry Charles Lea (Lea 1907 : 168-171), de Julian Zarco Cuevas (Zarco Cuevas
1928 : 38-59), de Gregorio de Andrés (Andrés 1975) et de Marcel Bataillon
(Bataillon 1998 : 786-792).

4 Francisco Javier Campos y Fernandez de Sevilla évoque, en effet, le
« sens de la responsabilité institutionnelle » du hiéronymite (2000b : 10).
Dans un méme ordre d’idée Annie Frémaux-Crouzet souligne le don total de
sa personne a 'Ordre de Saint Jérome (2006 : 114-115).

5 Notons aussi que le troisiéme traité consacré a l'oraison s'inspire direc-
tement du Libro de oracion (Salamanque, 1554) de fray Luis de Granada a
partir duquel l'auteur décrit les différents moments de la priere (prépara-
tion, lecture, méditation, contemplation, action de graces et priere de de-
mande) et le déroulement des différentes méditations attachées a chaque
jour de la semaine.

6 « Para mi tengo por cosa cierta y clara, que la mayor parte de la miseria
espiritual que las Religiones padecen, y el haber degenerado en parte del
fervoroso espiritu en que fueron instituidas, y el estar tan trocado aquel do-
rado siglo que los Fundadores de ellas gozaron en sus principios, todo ha
nacido (como solia decir muchas veces el Santo Pontifice Pio V) de la poca
circunspeccion y cuidado que por la mayor parte suele haber en la eleccion
de este magisterio » (Siglienza 1793 : I, 2-3). Bien que rédigé selon toute pro-
babilité autour de 1600, nous ne retenons ici que la date de la 2¢ édition de
l'ouvrage - 1793 - consultée pour cette étude. Sauf mention spécifique de
notre part, toutes les références concernant José de Siglienza se rapportent
a la Instruccién de maestros y escuela de novicios et seuls seront précisés
les volumes (I ou II) et les pages concernés.

7 Les premiers Peres de I'O.S.H. avaient des vues tres précises sur la for-
mation des novices comme le rappelle José de Sigiienza dans la Historia de
la Orden de San Jerénimo (II, Livre 2, chap. XXI-XXX) que publie a nouveau
la deuxieme édition de la Instruccion de maestros y escuela de novicios. Le
manque d'instruction engendre des moines dépourvus d'intériorité et sim-



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

plement bons a rendre un culte extérieur et non en esprit : voir Siglienza :
IT, 204-206.

8 « Consideran aquellos Padres prudentemente, que todo el dafio o prove-
cho, la excelencia o la pobreza de las Religiones consistia en la primera
instruccion de los que a ella vienen; que si cuando son tiernos, que como in-
fantes pequeniuelos desean la leche, los industrian, les abren el camino para
que sean varones espirituales, y entrando dentro de si tratan el negocio de
sus almas, dandose a ejercicios espirituales, y advirtiendo su estado donde
salieron, donde estan, donde caminan : crecen, aprovechan, lucen : vienen a
ser un claro resplandor en la Religion, y en la Iglesia de gran provecho. Y
por el contrario, descuidandose al principio en esto, se hacen aqui dentro
mas animales, bestiales, furiosos, indignos del pan que comen, pensando
entre si (y asegurandose falsamente) en este pensamiento que son Religio-
sos, porque traen el habito, hacen las ceremonias de fuera, cantan las horas,
trabajan en algunas hacendillas a ciertas horas, que lo haria cualquier pe6n
por harto menos jornal : hombres del todo exteriores, temporales, secos, sin
espiritu, olvidados de su llamamiento ».

9 « Cest pourquoi nous ne faiblissons pas. Au contraire, méme si notre
homme extérieur s'en va en ruine, notre homme intérieur se renouvelle de
jour en jour » (II Co 4, 16).

10 « Asi como en el cuerpo no le qued6 ningin habito de los que antes traia,
dentro ni fuera, desde los pies a la cabeza; y para quitarselos y vestirse
otros, totalmente diferentes, se entregd de todo punto al que le desnudo6 y
vistio, sin hacer ningin género de resistencia, ni decir, dejadme esto, o no
me quitéis estotro : lo mismo debe pasar en el alma. Esta es la escuela y dis-
ciplina de Cristo, y el primer paso en la senda angosta de la Religion, que es
el camino de la penitencia ».

11 « Otra regla y doctrina muy propia de esta Religion ensenaban aquellos
Santos Padres a sus hijos, que aun hoy en dia hace no pequena diferencia
con ella a otras. Esta es la compostura exterior, que se causa de todos los
sentidos y partes de fuera, con una general modestia, que lo abraza todo.
Esto no sabré decir como lo ensefiaban, ni aun sé como lo aprendi, y apren-
den todos los Novicios tan presto, porque dentro de quince dias el mas
torpe sale Maestro. En cayéndole el habito encima luego lo primero se caen
los ojos de tal suerte, que no parece menos deshonesto alzar la vista un No-
vicio, que a una doncella encerrada una notable travesura ».

12 « En los demas sentidos, les ensefnaban la misma mortificacion: las
manos y los brazos compuestos, que no se viesen jamas sueltos, ni de fuera,



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

sino para los oficios que no se excusan: el andar sosegado y grave: los oidos
muy atentos a los mandatos y avisos de los Superiores, a la leccion de la pa-
labra divina, cercados de espinas, para que no lleguen las palabras vanas de
poca edificacion : que es decir que el que se las dice, eche de ver que las
oyen de mala gana, y no las ose decir otra vez » (Sigiienza : I, 263).

13 « Tiénese por cosa averiguada que el que tiene derramada la vista por
defuera, no anda muy dentro de su corazon. Grande argumento de la livian-
dad del alma la de los ojos. Grande argumento de la liviandad del alma la de
los ojos. Quien anda con cuidado de advertir lo que en su corazon se trata, y
lo que habla Dios con él, no es posible no traerle grande de huir lo que es-
torba tanto esta atencion. Y como son tan fuertes los objetos que se lanzan
por la vista para divertir este delicado sosiego, el que en esto a los princi-
pios se descuida, queda muy inhabil para la vida espiritual que emprende »
(Sigienza : 11, 261-262).

14 « Alli con mucha compostura y silencio, a la luz confusa de una lampara,
que basta para atinar, y no para distinguir, ni verse, se desnudan, y con
mucha honestidad, quedando con escapulario, y otra tanica pequeia, se
echan de tal suerte, que como dicen los Santos, aun durmiendo (donde no
hay libertad de juicio) se eche de ver que hay Religion ».

15 Clest pour cette méme raison que certains moines décident, face aux
« songes vains » de la nuit et autres fantaisies de l'esprit de ne pas se dénu-
der et de demeurer assis jusquaux premieres lueurs de l'aube : « A otros
también, el enemigo envidioso les despertaba los pocos humos que habian
quedado, representandoseles en ellos imaginaciones feas, suefios vanos, ya
demasiado tristes, ya en extremo alegres, tentando por todas partes, por
ver si podria tener en vasos tan limpios alguna cosa menos pura. Fatigaba a
algunos de esta suerte porfiadamente. Tomaban por remedio (cuando
podian hacerlo) no desnudarse, ni tornar a la cama, arrimandose a un rincon
o asentandose en el suelo, continuando después de algtn breve reposo de la
cabeza, la Oracion que se comenzo a las doce de la media noche, con las
Misas del Alba, y con la Prima, gastando algun rato en la leccion santa, pa-
sando de ella a la oracion, porque alternando y variandose, se hiciese mas
facil el trabajo de tan prolija lucha, aguardando el Aurora deseada, llamada
asi esta mensajera del Sol, por el rocio que cae con el aire fresco que en-
tonces se levanta (...) » (Sigienza : 11, 335).

16 « Sujetar la sensualidad a la razon ».

17 Dans un style littéraire trés soigné, le Docteur de I'Eglise décrit lui-méme
ses tentations au désert dans sa célebre Lettre 22 adressée a la vierge Eus-



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

tochium, véritable petit traité d'ascétique qui a durablement marqué le mo-
nachisme occidental : « Oh ! combien de fois, moi, qui étais installé dans le
désert, dans cette vaste solitude torréfiée d'un soleil ardent, affreux habitat
offert aux moines, je me suis cru melé aux plaisirs de Rome ! I'étais assis, so-
litaire, car 'amertume m’avait envahi tout entier. Mes membres déformés se
hérissaient d'un sac. Malpropre, ma peau rappelait 'aspect minable de 'épi-
derme d'un negre. Chaque jour pleurer, chaque jour gémir ! Toutes les fois
que, malgré mes résistances, le sommeil maccablait soudain, mes os,
presque désarticulés, se bisaient sur le sol nu. De la nourriture et de la bois-
son, je ne dis rien : les malades eux-mémes n'usent que d'eau froide ; accep-
ter un plat chaud, cest un exces. Or, donc, moi, oui, moi-méme, qui, par
crainte de la géhenne, m'étais personnellement infligé une si dure prison,
sans autre société que les scorpions et les bétes sauvages, souvent je croyais
assister aux danses des jeunes filles. Les jelines avaient pali mon visage, mais
les désirs enflammaient mon esprit, le corps restant glacé ; devant ce
pauvre homme, déja moins chair vivante que cadavre seuls bouillonnaient
les incendies des voluptés ! » (Saint Jérome 1982 : Tome I, Ep. 22, 117-118).

18 « Mandabales a todos, que tuviesen las puertas de las celdas abiertas,
porque pudiese el Prelado sin llamar, ver si ocupaban bien el tiempo que se
les concedia, por su antigiiedad, y flaqueza : los unos, y los otros lo gastaban
bien » (Siglienza : II, 329-330).

19 «(..) Debe ser muy avisado de tener mucha cuenta con los pensamiento,
porque muchas veces en los que parecen muy buenos, se transfigura el de-
monio en Angel de luz, como es tan sagaz y astuto » (Sigiienza : I, 187).

20 «(...) Debe el nuevo Religioso entregarse de todo punto en las manos de
sus Superiores, sin quedarle ningan resabio, propio parecer o sentimiento,
porque en esta perfecta resignacion esta la llave de la puerta y del bien que
viene a buscar a la Religion ; y para esto es grande joya la humildad, madre y
amparo de todas las virtudes, y para alcanzarla, es necesario imaginarse, no
solo pequefio, sino nifio, inhabil, necesitado de todo. Y como aquel se deja
tratar de la madre para desnudarle, vestirle, limpiarle, mantenerle y
ensenarle todo cuanto ha menester, comer, andar, mirar, hablar, sin hacer
ningun género de resistencia; asi ha de ponerse €l en las manos de su Maes-
tro. Porque ésta es la regla que dio el mismo Sefior, diciendo: si no os hicié-
redes como este nifo, y os humillaredes como €I, no entraréis en el Reino
de los Cielos [Math 18] ».

21 Sigtenza : II, 159.



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

22 « Ordenaron aquellos Padres primeros, que los nuevos Religiosos se
confesasen por lo menos dos veces cada semana, con su Maestro uno, con
el Prelado otra, para conocer de aqui el aprovechamiento de las almas (no
para tomar este Sacramento por instrumento de gobierno, que es abuso, y
trastornar el orden divino) para entender cOmo se examinan, y cOmo cami-
nan en el ejercicio de la oracion y vida espiritual. No por esto se les negd
jamas licencia para confesarse cuando quisiesen con otros Religiosos del
Convento. Y con ser esto asi, osaré jurar de infinitos de ellos, que en los
siete anos de su Noviciado no usaron de esta licencia ».

23 « Tiénese por cosa averiguada que el que tiene derramada la vista por
defuera, no anda muy dentro de su corazon ».

24 « Sale la descompostura exterior de la raiz de dentro del animo mal dis-
ciplinado : cuando éste rompe las cuerdas de la modestia, los miembros de
fuera tiran cada uno por su parte sin freno ».

25 « Tu autem eras interior intimo meo et superior summo meo » (Confes-
sions, 111, 6, 11). Traduite littéralement la phrase signifie « tu étais plus inté-
rieur que l'intime de moi-méme et supérieur au plus élevé que moi-méme ».
Augustin signifie ainsi a la fois limmanence et la transcendance de Dieu a
'homme et a son ame. Pour une analyse complete de ce passage on pourra
se referer au chapitre 9 de 'ouvrage de Goulven Madec (Madec 1994 : chap.
9 « Conversion, intériorité, intentionnalité », 151-162).

26 Pour le mot retrete, le lexicographe Sebastian de Covarrubias nous
donne la définition suivante dans le Tesoro de la lengua castellana (1611): « El
aposento pequenio y recogido en la parte mas secreta de la casa y mas apar-
tada ». Cette définition rejoint celle donnée par Covarrubias pour le terme
camara (« el aposento recogido, después de la sala y cuadra, en que duerme
el senor »).

27 « Ensenabaseles luego una inviolable guarda de los sentidos, que no se
hablase palabra comenzado el Oficio Divino, sin grave necesidad: los ojos
recogidos, sin darles licencia a mas distancia que el suelo adonde ponen los
pies, o al libro donde se lee o canta, sin volver cabeza ni mostrar género de
liviandad, sino todo dentro de si y de Dios. Decian que esta es la camara o
retrete donde nos manda Cristo entrar, cerrada bien la puerta para orar en
escondido al Padre Eterno, que no se desdena llamarse nuestro ».

28 « Como el pez se detiene algin tiempo fuera del agua en lo seco de la
arena luego muere, de la misma suerte el Religioso si se detiene fuera de la



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

Celda, o muere, o por lo menos (como el pez fuera de su elemento) se resfria
y queda como enajenado del buen proposito ».

29 La premiere allusion a la nécessité d’'occuper les heures qui ne sont pas
consacrées aux offices du cheeur remonte a un Chapitre privé de 1468 que
Siglienza mentionne dans sa chronique de I'Ordre. Le Chapitre Général de
1483 fait allusion a la maniere précise d'occuper le temps libre. Les « exer-
cices saints » consistent, suivant les facultés de chacun, a « écrire des livres
ou corriger ceux que d'autres ont écrits, les relier, chanter, étudier la gram-
maire » (voir Madrid 1973 : 146-150).

30 « Es como un paraiso del alma, donde se esta siempre alabando a Dios,
gozando sus divinos favores, donde se alcanza una agradable libertad,
donde se esconde aquel bien, colmo de todos los bienes » (Sigiienza : II,
232). Sigiienza fait ici allusion a la phrase de saint Jérome : « Considére ta
cellule comme un paradis, cueille les divers fruits des Livres saints » rap-
pelle encore Jérome au jeune Rusticus (Ep. 125, 7).

31 « Oficina donde se hacen los Santos » (Sigiienza : II, 231).

32 On se réferera en particulier a 'article de Paul Antin au sujet des textes
écrits par Jérome sur la solitude et le silence (Antin 1968 : 291-304).

33 « No echa de si el mar con tanta fuerza los cuerpos muertos como la
Celda y aun la Religion a los ociosos ».

34 Dot la nécessité de savoir passer d'une activité a une autre, afin de
tromper l'ennui. C'est le conseil que donne Siglienza aux novices, s'inspirant
ici de I'expérience de saint Antoine du désert : « Ensefidbanle luego diversas
maneras de ocupaciones santas, para que huyese este peligro, que orase un
rato, escribiese otro, y otro leyese, dejando lo uno, pasase a lo otro, gastan-
do dulcemente el tiempo en la Celda. Deprendieron esto nuestros Santos
Ermitanos y nuevos Jeronimos de lo que escribe San Atanasio de San Anto-
nio, que estando un dia cansado de estar en la Celda, lleno de tristeza y re-
lajado, le apareci6 un Angel, y le dio por consejo que no se ocupase mucho
tiempo en una cosa, porque no le cansase, ni enojase, y despueés no le diese
gusto de volver a ella; sino que despueés de haber hecho un rato en uno, pa-
sase a otro, variando estos ejercicios, dejandolos con gana de tornar a
ellos » (Sigiienza : 11, 238-239).

35 Ayant vécu dans le tourbillon des affaires du monde, donc loin de l'abri
offert par la cellule, Catherine de Sienne (1347-1380) développa l'idée que
chacun devait se construire une « petite cellule intérieure » ou trouver la
connaissance de soi et l'intimité avec Dieu. Elle écrivait ainsi a un ami :



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

« Batissez-vous deux maisons, un maison réelle dans votre cellule, et une
autre maison spirituelle que vous devriez toujours transporter avec vous —
la cellule de la vraie connaissance de soi, ou vous trouverez a l'intérieur de
vous la connaissance de la bonté de Dieu ». Extrait cité par Hilda Graef
(Graef 1972 : 206). On notera comment, pour la jeune mystique, la connais-
sance de soi est profondément unie a la connaissance de Dieu : en sappro-
fondissant, la connaissance de soi et de son néant conduit a la découverte
de la miséricorde divine et de I'amour divin qui siege en chacun.

36 Sur les pratiques asceétiques des Peres du Désert, voir Gobry 1997 : 116-
126. Avec les apophtegmes des Peres du désert, Siglienza émaille également
volontiers son discours de sentences forgees par lui-méme, au travers des-
quelles se fait entendre sa propre voix et donc aussi I'expérience du maitre
des novices. Mais cest toute la saveur d'une sagesse populaire, ou il est pos-
sible de voir un écho de la tradition parémiologique castillane qui perce a
travers des formules dont la portée spirituelle nempéche ni 'humour ni un
solide sens du concret : « religioso sin silencio es caballo sin freno, castillo
sin puerta y vina sin cerca » (Sigtienza : II, 255) ; « el que tiene derramada la
vista por defuera, no anda muy dentro de su corazon » (Sigiienza: II, 261) ;
« no echa de si el mar con tanta fuerza los cuerpos muertos como la Celda y
aun la Religion a los ociosos » (Siglienza : I1, 238).

37 Les différentes expressions de 'ascese observée par les Peres du Désert
(jetne, sommeil limité, silence, travail) ou l'on retrouve, dans les grandes
lignes, les préconisations de Siglienza, s'accompagnent toujours d'une rela-
tive mesure chez les Egyptiens. En effet, comme le rappelle Ivan Gobry, « ils
savaient que la mortification a pour but d’abaisser la chair pour élever l'es-
prit, non pas pour la mutiler et la réduire a néant, mais pour la mettre entre
parentheses afin que l'esprit, libéré d’elle, s'épanouisse selon sa propre me-
sure » (1997 : 124).

Francais

Ce travail s'appuie sur la Instruccion de maestros y escuela de novicios, petit
ouvrage peu connu du hiéronymite fray José de Sigiienza rédigé autour de
1600 et destiné, comme son titre l'indique, a instruire les maitres des no-
vices. Le contenu de l'ceuvre s'inscrit dans la plus pure tradition monas-
tique, reprenant a son compte un héritage patristique cher a l'auteur. A tra-
vers une opposition récurrente entre « homme intérieur » et « homme ex-
térieur », l'auteur s'intéresse aux moyens a mettre en ceuvre pour revenir a
I'observance primitive. Le moine doit pour cela retrouver le sens et le gofit



Intimité avec soi, intimité avec Dieu : la formation des novices dans la Instruccion de maestros y
escuela de novicios de fray José de Siglienza (1544-1606)

de la cellule et faire preuve d'une parfaite maitrise de son corps. La notion
d' « intimité » est ainsi a rapprocher d'une réflexion sur le sens de l'ascese
monastique selon 1'idée que la croissance de 'homme intérieur dépend de la
mise sous controle de 'homme extérieur, de ses passions et de ses appétits.
Sans pour autant vouloir heurter la nature humaine ni faire violence a ses
tendances, Sigiienza rappelle ainsi que la véritable intimité nait du dialogue
avec Dieu et d'un rapport pacifié a soi-méme.

English

My article analyses the Instruccion de maestros y escuela de novicios, a little-
known treaty by the hieronymite monk Fray José de Sigiienza, which was
written around 1600 to instruct the masters of novices. The work belongs to
the monastic tradition and relies upon the author’s knowledge of the
patristic knowledge. Relying on the opposition between ‘the internal man’
and ‘the external man) fray José examines how to return to the primitive
observances. The monk must make sense of and find pleasure in his life in
his cell, and gain mastery over his body. Fray José’s conception of intimacy
results from his reflection on monastic asceticism: the growth of the in-
ternal man is made possible by keeping control over the external man’s pas-
sions and appetites. While granting the complexity of human nature,
Siglienza calls for a real intimacy, born of a dialogue with god and of a paci-
fied relationship with oneself.

Mots-clés

José de Sigiienza, hiéronymites, vie monastique, formation des novices,
ascese

Pauline Renoux-Caron

Maitre de Conférences, CRES-LECEMO / Université Sorbonne nouvelle - Paris 3,
13, rue de Santeuil 75231 Paris

IDREF : https://www.idref.fr/127184589

ISNI : http://www.isni.org/0000000140129720

BNF : https://data.bnf.fr/fr/16568258


https://preo.ube.fr/intime/index.php?id=115

