Sciences humaines combinées

ISSN : 1961-9936

: Université de Bourgogne, Université de Franche-Comté, COMUE Université
Bourgogne Franche-Comté

42009
Actes du colloque interdoctoral 2009

La Logique de Clauberg et sa théorie
cartésienne de la connaissance

01 September 2009.
Guillaume Coqui

DOI:10.58335/shc.152

@ http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=152

Guillaume Coqui, « La Logique de Clauberg et sa théorie cartésienne de la
connaissance », Sciences humaines combinées[], 4 | 2009, 01 September 2009 and
connection on 29 January 2026. DOI : 10.58335/shc.152. URL :
http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=152

PREC


http://preo.u-bourgogne.fr/

La Logique de Clauberg et sa théorie
cartésienne de la connaissance
Sciences humaines combinées

01 September 20089.

412009
Actes du colloque interdoctoral 2009

Guillaume Coqui

DOI:10.58335/shc.152

@ http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=152

Lidée d'une « logique cartésienne »
La solution de Clauberg au probleme de la « cartésianisation » de la logique

1 Mon travail de these, présenté sous un titre identique a celui de cette
communication, s'est consacré a un auteur peu fréquenté, Johannes
Clauberg (1622-1665). Il a a peu pres disparu des mémoires ; mais en
son temps, c'était le disciple le plus célebre de Descartes, et cest lui
qui a introduit sa philosophie en Allemagne. Dans une période de
bouleversements intellectuels, Clauberg reéalise plusieurs opérations
qui font que les spécialistes se souviennent de lui : il est 'un des pre-
miers a infléchir la compréhension cartésienne de la causalité en di-
rection de l'occasionalisme d’'un Malebranche ; il est le premier, a ce
qu'on sait, a avoir latinisé le terme alors tout récent d'ovtodoyia® ; I'un
des premiers également, apres Joseph Conrad Dannhauer, a consa-
crer ses efforts a ce qui se nomme déja chez lui « herméneutique »,
science de l'interprétation des discours obscurs, dans le cadre de son
grand traité de logique (intitulé Logique ancienne et nouvelle, et tra-
duit récemment?) — traité qui lui-méme constitue le premier d’'une
série breve mais marquante de travaux qu'on peut appeler, pour les
singulariser dans l'histoire de la logique, des « logiques cartésiennes
», et dont le plus célebre est sans contredit la Logique ou Art de pen-
ser dite « de Port-Royal », due a Antoine Arnauld et Pierre Nicole.



La Logique de Clauberg et sa théorie cartésienne de la connaissance

2 Ceux qui ont quelque familiarité avec la philosophie de Descartes ne
l'auront sans doute guere reconnu dans la petite énumération qui
précede. Comme on le sait, il n'y a chez Descartes a peu pres rien qui
ressemble a une ontologie, si une ontologie est l'explicitation des
genres suprémes de ce qui est3. Descartes est plutdt, bien avant la
lettre, une sorte de positiviste, si l'on accepte dentendre par la le
contraire de ce que Hegel nommait une « philosophie de la méthode
», cest-a-dire une philosophie qui fait précéder l'exercice de la
connaissance par l'entreprise minutieuse de son réglage?, et égale-
ment si 'on accepte d’entendre par « positivisme » une philosophie
qui est tout autant tournée vers l'acquisition de connaissances pré-
cises et de sciences nouvelles — ce qua toujours été Descartes — que
vers la continue et sublime récapitulation des principes. Pour tordre
le baton dans un sens sans doute un peu inhabituel, on peut dire qu'il
y a chez Descartes un amour de l'efficacité qui ne fait pas de la ré-
flexivité sa préoccupation principale. Ce qui nous empéche au-
jourd’hui de le voir, c’'est largement la réduction du corpus cartésien a
sa philosophie premiere, ou nous nous sentons, peut-étre largement
a tort, en terrain familier. A un disciple — Burman — qui lui demande
si le début des Méditations, en s'installant dans une conscience naive-
ment sensualiste, et en affirmant avoir « appris des sens, ou par les
sens » tout ce quil a « regu jusqua présent pour le plus vrai et assuré
» (AT, IX-1, p. 14°), ne fait pas bon marché des « principes universels
», Descartes répond entre autres choses, d'une maniere qu'il est per-
mis de juger cavaliere et quasi-polémique : « on s'occupe avant tout,
ici, de choses qui existent » (AT, V, p. 147 : Hic praecipue de re existente
agitur).

3 Lattitude de Descartes vis-a-vis de la logique — puisque c’est la I'objet
plus précis de mon travail — est elle-méme légendairement polé-
mique. Comme on I'a souvent remarque, Descartes est un philosophe
extrémement démonstratif, dont la pratique montre un respect quasi
infaillible des exigences strictes de la démonstration exacte®. Des-
cartes est a l'occasion capable de démonter des sophismes suffisam-
ment subtils pour qu'il faille a ses commentateurs plusieurs siecles
avant de parvenir a les identifier correctement’. Malgré cela, il ne
s'est jamais intéressé, du moins dans ses travaux publiés, a la formula-
tion de regles du raisonnement ou a la systématisation de la descrip-
tion des actes de l'esprit connaissant ; la seule exception est un ou-



La Logique de Clauberg et sa théorie cartésienne de la connaissance

vrage quon s’accorde a dire de relative jeunesse, et de toute facon in-
achevé : les Regles pour la direction de lesprit (datation probable :
1628).

4 Clauberg, auteur d'une Ontosophie et dune Logique, est donc, a nos
yeux du moins, dans une position particulierement paradoxale vis-a-
vis de son maitre : si les contemporains ont salué une « complétion »
de la philosophie cartésienne notamment avec la Logique 8, une telle
complétion n'est pas loin de nous apparaitre aujourd’hui comme une
espece de trahison.

5 Je me bornerai donc, dans ce qui suit, a exposer ce que peut avoir de
paradoxal I'ildée méme d'une logique cartésienne, pour expliquer dans
la suite la maniere dont Clauberg s'est tiré d'une telle gageure. Cela
permettra de revenir sur 'un des sujets d'étonnement que jai men-
tionnés, et de montrer pourquoi 'on peut comprendre que ce soit un
disciple de Descartes qui ait participé a la fondation de la discipline
herméneutique ut sic.

L'idée d'une « logique cartésienne
»

6 Entendons-nous bien, car il y va ici de la méthode. Il n'y a pas de rai-
son générale et décisive, a mon sens, de contester qu'un auteur peut
avoir une logique implicite, ou une ontologie implicite, et en un sens
ou l'autre de ces termes, on peut certainement créditer Descartes de
I'une et l'autre — méme s'il serait certainement plus juste de parler,
pour ce dernier cas, d'une négation de l'ontologie, ne serait-ce quau
sens ou Descartes assume de facon parfaitement explicite le pro-
gramme d'une réduction (méthodologique) des corps extérieurs a ce
que jen puis connaitre — une réduction du corps a I'étendue géomé-
trique . Il n'y a pas de raison a priori de refuser que I'on puisse re-
construire une « logique de Descartes », a partir de ses déclarations
clairsemées, et, surtout, a partir de sa pratique du raisonnement —

méme si c'est une entreprise délicate et en partie hasardeuse 1°.

7 Il n'en reste pas moins que I'« esprit cartésien » se définit et s'identifie
lui-méme, tres largement, contre les procédures de raisonnement, ou
contre le raisonnement en sa dimension procédurale ou procéduriere,
qui caractérise la « dialectique » de I'Ecole (chez Descartes, ce der-



La Logique de Clauberg et sa théorie cartésienne de la connaissance

nier terme est presque toujours pris en mauvaise part, contrairement
a « logique »). Yvon Belaval n'hésite pas a intituler le premier chapitre
de son Leibniz critique de Descartes « Intuitionisme et formalisme » 11,
Le parallele avec les querelles, tres postérieures il est vrai, sur le fon-
dement des mathématiques, est un parallele suggestif. Selon Des-
cartes — je ne multiplierai pas les citations ici, me bornant a restituer
une position dailleurs connue — une chose est de savoir raisonner et
démontrer, une autre est de savoir ce que sont le raisonnement et la
démonstration ; mais ce dernier savoir, réflexif, et qui mérite seul,
proprement, le nom de logique, n'est pas digne de grands efforts,
pourvu que nous sachions bien raisonner. Or, en un sens, raisonner
est une chose si simple qu’il est impossible de mal la faire : les Regles
pour la direction de lesprit, et précisément la Regle 1, affirment expli-
citement que « la déduction, ou la simple inférence d'une chose a
partir d'une autre, peut sans doute étre omise [...] mais ne saurait étre
mal faite, méme par I'entendement le moins capable de raisonner »
(AT, X, p. 365). S'il est permis de commenter librement et de maniere
un peu cavaliére, on dira que ceux qui connaissent de véritables ma-
thématiciens peuvent se faire une idée du genre d’esprit qu'était Des-
cartes : le vrai mathématicien comprend un théoreme non quand on
le lui démontre, mais avant méme qu'on n'ait commence l'explication,
et se trouve généralement dans lincapacité totale denvisager par
quel miracle quelqu’'un pourrait ne pas comprendre ce qu’il comprend
presque instantanément et sans apparente médiation. Au demeurant,
nul n'ignore que Descartes a été I'un des tout premiers mathémati-
ciens de son temps, que sa contribution a cette science (avec la Géo-
métrie de 1637) est au moins aussi importante que sa contribution a
quelque autre science que ce soit (que ce soit 'optique, avec la loi de
Descartes-Snellius, ou la physique fondamentale, avec la formulation
exacte du principe d'inertie, qui lui revient plutot qua Galilée 12). Dans
les Regles pour la direction de lesprit, l'objet premier (non unique,
mais premier) de ses travaux est le raisonnement mathématique.

8 Ce que cela signifie pour la logique, cest qu'il est en droit toujours
possible de se contenter la-dessus de « cette sorte de connaissance
intérieure qui précede toujours l'acquise [reflexam] » (AT, IX-1, p. 225).
C'est parce que la logique ne peut jamais constituer, selon Descartes,
qu'une connaissance de second ordre (Clauberg dirait, assez tradi-
tionnellement, quelle est constituée de « notions secondes » 13), une



La Logique de Clauberg et sa théorie cartésienne de la connaissance

10

connaissance réfléchie qui reproduit les démarches innées de l'esprit
occupé a l'intuition du vrai, qu'elle ne peut par principe jamais nous
apporter plus, ou autre chose, que ce que ces intuitions fournissent
déja. Notre capacité naturelle a effectuer une inférence (illatio), sui-
vant les termes de la Regle 1 (loc. cit.), doit étre l'objet d'un exercice et
méme d'un entrainement : elle n'a pas besoin, en revanche, d'une co-
dification, et surtout pas d'une codification qui aboutisse a rendre
Iintuition inutile, puisque ce n'est que de cette derniere quelle rece-
vrait sa légitimité et sa certitude. Méme une relation entre deux
termes doit étre vue par l'esprit ; en ce sens, on peut dire que l'esprit
cartésien est tout entier intuitif et qu'il n'y a pas de place, en droit,
pour le formalisme quel qu'il soit.

En conséquence, le soulagement de l'esprit que Leibniz, quelques dé-
cennies apres Descartes, espere de l'invention d'un calcul, est exacte-
ment le contraire de ce dont, selon le philosophe francais, nous avons
le plus besoin ; comme le dit Belaval, une bonne méthode ne doit pas,
toujours selon Descartes, rendre l'attention inutile, mais au contraire
la rendre « active » 1. C’est cela, bien entendu, qui éloigne Descartes
au maximum de la « logique » entendue comme science a part entiere
: il convient de se jeter a 'eau et de bien nager, non d'édifier une phy-
siologie de la nage. On ne retrouve donc chez lui a peu pres rien de
'esprit qui présida aux travaux d’Aristote ou de Chrysippe, de la sco-
lastique, ou, plus tard, de Leibniz — esprit attentif aux formes du rai-
sonnement, indépendamment de toute considération des objets de ce
méme raisonnement, et visant a obtenir une connaissance générale
des procédures de raisonnement formellement valides, indépendam-
ment de la considération d'un esprit pour lequel elles seraient valides.

La solution de Clauberg au pro-
bleme de la « cartésianisation »
de la logique

Nous avons opposé « intuitionnisme » cartésien et « formalisme » lo-
gique : qu'il soit permis, a des fins d’illustration, de recourir a la ma-
niere dont le mathématicien Brouwer exprimait cette opposition : «
La question de savoir ou réside I'exactitude mathématique recoit des



La Logique de Clauberg et sa théorie cartésienne de la connaissance

11

réponses différentes, l'intuitionniste disant : dans l'esprit humain, et

le formaliste : sur le papier » 1°.

Le paradoxe de l'entreprise de Clauberg est donc le suivant : les
mémes considérations anti-formalistes qui font, nous semble-t-il,
que Descartes n'a pas écrit de logique, ont présidé, pour Clauberg, a
l'écriture de la sienne. Il ouvre de ce fait un chapitre tout a fait origi-
nal (et bref) de T'histoire de la logique, que les logiciens de gott et de
profession jugent en général séverement, comme par exemple Hein-
rich Scholz, qui écrit que « pour la premiere fois, la thématique [lo-
gique] se trouve [...] surchargée, de la maniere la plus problématique,
par toutes sortes de questions concernant la psychologie et la tech-
nique de I'acquisition de la connaissance en général » 6. Au début de
la seconde Préface a la Critique de la raison pure, Kant formule un ju-
gement également sévere sur « les quelques auteurs récents qui ont
pensé étendre [la Logique] en y adjoignant des chapitres tantot de
psychologie, sur les différents pouvoirs de connaitre [...], tantot de
métaphysique, sur l'origine de la connaissance ou sur les différentes
sortes de certitude [...], tantdt d’'anthropologie, au sujet des préjugés »,
et « n'ont fait par la que manifester leur ignorance de la nature propre
de cette science », déterminée avec toute la précision souhaitable par
le fait qu'elle « expose intégralement et démontre rigoureusement les
regles formelles de toute pensée », sans distinction d'objets (B vii-Ix).
Je vais vous demander de me croire sur ce point, faute de temps pour
citer : ces jugements de Scholz et de Kant forment une description
tout a fait précise et légitime de la Logica vetus et nova de Clauberg,
qui se présente bien davantage comme une technique d'acquisition de
la connaissance que comme une science des inférences valides et de
leurs conditions 7. Ainsi, on a un chapitre sur l'attention ; on admet
non tant les deux valeurs, logiques, du vrai et du faux (ou du valide et
de l'invalide) que les trois valeurs, épistémiques, de la connaissance,
de l'erreur et de lignorance (a laquelle correspond la suspension du
jugement) ; et jusque dans les chapitres les plus traditionnels de sa lo-
gique, par exemple ceux consacrés au syllogisme, Clauberg fait
preuve d'un meépris souverain pour le traitement formel. Lindice que
jen donne toujours lors de présentations rapides est le suivant : nous
avons chez Clauberg une table des syllogismes (LVN, I, xvi), mais nous
n‘avons aucune syllogistique, cest-a-dire aucune démonstration du
nombre des figures ni de la concluance des modes — alors qu'Aristote



La Logique de Clauberg et sa théorie cartésienne de la connaissance

12

13

y avait consacré de nombreuses pages, et que, quelques petites an-
nées apres Clauberg, les Messieurs de Port-Royal n'éviteront pas non
plus cet effort. On en arrive a ce qui pourrait apparaitre comme une
monstruosité propédeutique et pédagogique (mais surtout logique) :
I'ensemble des syllogismes, qui pourrait étre dérive d'un petit nombre
de principes, est tout simplement jeté a la face de I'éleve (loc. cit., §
175, tr. fr. p. 114).

En réalité, quest-ce qui préside a ce que jappellerai 'exténuation de
la dimension formelle de la logique ? C'est une distinction que la
théorie cartésienne de l'idée a rendue possible, ou du moins que
cette théorie a rendue évidente pour Clauberg : clest la distinction
entre énoncé, d'une part, et jugement, de l'autre (entre ce qui se
trouve dans l'esprit et ce qui se trouve sur le papier). Naturellement,
cette distinction ne remonte pas a Descartes ; mais ce que Clauberg
doit a Descartes, c'est la décision qu'il prend de réaménager de fond
en comble la logique « proprement dite », en la bornant a 'examen
des perceptions et des jugements (« jugements » quon peut présenter
tres vite comme des liaisons de perceptions). Cela revient en réalité a
distinguer entre pensée et langage, et a réassigner a des chapitres
entierement distincts de la logique des taches qui étaient jusqualors,
du point de vue de Clauberg, confondues, et a tort. Ainsi, Clauberg se
félicite'® d’avoir exclu de la logique proprement dite aussi bien
I'énoncé indéfini que I'équipollence (et nous nous bornerons a ces
deux exemples, caractéristiques). Un énonce indeéfini (Adyog
adopotog) est un énonceé sans marque déterminée de quantité (ces
marques sont usuellement « tout » ou « quelque »). Aristote lui re-
connait des propriétés formelles spécifiques et utilise parfois ces
propriétés dans sa syllogistique 9. Et l'on parle d'énoncés équipollents
pour désigner deux énoncés qui ont les mémes propriétés du point
de vue du raisonnement (par exemple, si p et q sont contradictoires,
-p et q sont équipollents).

Voici maintenant quelle est la position de Clauberg a ce sujet : le ca-
ractere indéfini de I'énoncé n'est jamais qu'un manque linguistique de
détermination, et I'équipollence n'est jamais qu'une synonymie. Ces
deux propriétés ne sont donc pas des propriétés de pensées ou de ju-
gements, mais seulement d'énoncés : rien ne correspond, du coté des
jugements (cest-a-dire des pensées), a la propriété « indéfini » de



La Logique de Clauberg et sa théorie cartésienne de la connaissance

14

15

16

17

I'énoncé ; et deux énoncés équipollents sont seulement deux énoncés
qui renvoient au méme jugement, a la méme pensée.

Ainsi, 'examen de I'énoncé indéfini et celui des énoncés équipollents
n‘appartiennent pas a la logique proprement dite, mais a une théorie
de lexpression correcte de nos propres pensées (qQuil appelle hermé-
neutique génétique) ou bien de linterprétation correcte du discours
d’autrui (quil appelle herméneutique analytique).

Or, cette distinction n'est évidemment pas récente. Elle remonte en
verité aux Stoiciens, qui I'expriment en opposant le discours intérieur
(Aoyog evBuaBetog) au discours extérieur (AOyog Tpo@opikog) ; sans
doute via Augustin, Clauberg reprend exactement cette distinction,
en parlant de sermo internus et externus. Ce qu’il doit en revanche a
Descartes, sans que ce soit aussi cartésien quil a pu le croire, cest
lidée, au demeurant tres contestable — c'est précisément le symbole
de l'anti-formalisme —, selon laquelle il est possible de construire une
logique qui exclut rigoureusement de son champ les propriétés
seulement linguistiques des énoncés, en ne s'intéressant quaux juge-
ments, congus comme les archétypes de ces énoncés, libéres des im-
perfections propres au langage, ou plutot exprimés dans ce langage
sans défaut que serait la pensée. Il en résulte chez Clauberg a la fois
lidée d'une distinction nette entre pensée et langage (comme de deux
langages qui se distinguent avant tout par leur différente perfection)
et une critique du langage (au sens usuel de ce mot), que nous n'avons
pas le temps de parcourir. Descartes est I'étincelle qui permet histori-
quement de réactiver cette ancienne distinction, et de faire subir a la
logique un tournant a la fois psychologique et herméneutique, qui lui
donne pour objets des idées et des significations, et non plus ce que
le formalisme actuel appelle des « propositions » identifiées par leur
forme logique.

Seulement — Kant l'a souligné — ce n'est du méme coup plus vrai-
ment une logique, tout au plus une théorie et une technique de l'ac-
quisition de la connaissance. Apres un recul de Port-Royal, la réaction
formaliste n'a d’ailleurs pas tardé : elle est venue de Leibniz, qui s’at-
taque sur tous ces points a Descartes (et connaissait exhaustivement
Clauberg).

Il est temps de conclure, et nous le ferons trés brievement, en indi-
quant que ce n'est apres tout pas tout a fait un hasard si 'herméneu-



La Logique de Clauberg et sa théorie cartésienne de la connaissance

tique trouve un de ses fondateurs dans le cercle des cartésiens —
meéme s'il s'agit d'un effet somme toute plutot ironique de T'histoire,
puisque la préoccupation herméneutique n’a strictement rien de car-
tésien. En héritant de Descartes l'idée que la logique proprement dite
concernait le seul « discours intérieur » (ce qui constitue déja une in-
terprétation, et non des moindres), Clauberg libérait par la méme l'es-
pace nécessaire, au sein d'une logique étendue et réaménagée, pour
une doctrine de l'interprétation attentive a sa dimension proprement
linguistique. De maniere ironique, alors que la « logique des idées »
n'a qu'une posterité tres restreinte, 'herméneutique, elle, s'est effec-
tivement émancipée.

18 A tout cela s'ajoute, dans mon travail de thése, une analyse du rapport
de signication — du rapport mot/idée/chose — chez Clauberg et
Descartes ; cela permet de poser des questions peut-étre philosophi-
quement plus profondes, concernant la construction du mythe de I'«
idéalisme » cartésien et de la part qua pu y avoir Clauberg. Mais cette
analyse se préte on ne peut plus mal au résumé, et je me tairai donc
la-dessus. Qu'il suffise aujourd’hui d’avoir formulé ce qui constitue
une conclusion latérale de ce travail.

1 Qu'on trouve d’abord dans Goclenius, Lexikon philosophicum, Francfort,
1613, s. v. ABSTRACTIO.

2 Johannes Clauberg, Logique ancienne et nouvelle, traduit du latin par Jac-
queline Lagrée et Guillaume Coqui, Paris, Vrin, 2007.

3 Ce qui y ressemble le plus se trouve dans la premiere partie des Principes
de la philosophie, a partir de I'article 48.

4 Hegel pensait 1a, avant tout, a Kant.

5 Nous citons Descartes, conformément a 'usage dans I'édition de réfé-
rence Adam-Tannery mise a jour par B. Rochot (Paris, Vrin, 1971, repr. 1996).

6 Voir par exemple lan Hacking, “Leibniz and Descartes : Proof and Eternal
Truths”, in A. Kenny (ed.), Rationalism, Empiricism and Idealism, British Aca-
demy Lectures on the History of Philosophy, The Clarendon Press, Oxford,
1986, p. 48 : “My claim for Leibniz is only that he knew what a proof was. He
was not even good at writing down proofs that are formally correct, for by
nature he was hasty, in contrast to Descartes who despised formalism and



La Logique de Clauberg et sa théorie cartésienne de la connaissance

who is nearly always formally correct” Le début du Descartes selon lordre
des raisons de M. Gueroult (Paris, Aubier, 1953, précisément : tome I, p. 19
sq.) insiste également, a raison, sur l'exigence cartésienne de démonstrativi-
té, quil nomme pour sa part « systématicité ».

7 Cf. par exemple, a propos du « sophisme formaliter » des auteurs des se-
condes objections (AT, VII, p. 151-152, tr. fr. AT, IX-1, p. 118-119), Emanuela
Scribano, L'Existence de Dieu (Histoire de la preuve ontologique de Des-
cartes a Kant), Paris, éd. du Seuil, p. 50-32.

8 A titre d'exemple, le P. Nicolas Poisson n’hésite pas a parler de la Logique
de Clauberg comme du « supplément de celle de M. Descartes » (Commen-
taires ou remarques sur la méthode de M. Descartes, Paris, 1670, p. xin).

9 On sait par ailleurs tout ce que la réflexion sur le corps humain a pu
ajouter a cette these initiale, sans la faire renier — cest 1a le point important.
Il faut renvoyer sur ce point, avant tout, a la Correspondance avec la Prin-
cesse Elisabeth.

10 Par exemple, S. Gaukroger, dans Cartesian Logic (Oxford, Clarendon
Press, 1989), ne fait pas autre chose.

11 Belaval, Leibniz critique de Descartes, Paris, Gallimard, 1960.

12 Sur ce point, voir A. Koyré, Etudes galiléennes, Paris, Hermann, 1986.
13 Johannes Clauberg, Elementa philosophiz (1647), IV. Diacritica, § 80.
14 Yvon Belaval, op. cit., p. 28.

15 L. E. J. Brouwer, « Intuitionisme et formalisme », discours d'ouverture a
I'Université dAmsterdam (14 octobre 1912), in J. Largeault (éd.), Intuitionisme
et théorie de la démonstration, Vrin, Paris, 1992, p. 41. Nous admettons,
contrairement a Jean Largeault, qu'« intuitionnisme » devrait avoir deux n.

16 H. Scholz, Esquisse d'une histoire de la logique, tr. fr. Paris, Aubier, 1958, p.
29.

17 Ainsi Clauberg prend-il position sur la vieille question de savoir si la lo-
gique est art ou science.

18 Proeemium de la premiere édition (1652) de la Logica vetus et nova ; cf.
Clauberg, Logique ancienne et nouvelle, Paris, 2007, p. 26.

19 Par exemple dans les Analytiques premiers, 1, 4, 26 b 14 sq.



La Logique de Clauberg et sa théorie cartésienne de la connaissance

Guillaume Coqui

Docteur en Philosophie, CGC - UMR 5605 - UB
IDREF : https://www.idref.fr/120180731

ORCID : http://orcid.org/0000-0003-2217-0935
HAL : https://cv.archives-ouvertes.fr/guillaume-coqui
ISNI : http://www.isni.org/0000000046175878

BNF : https://data.bnf.fr/fr/15589511


https://preo.ube.fr/shc/index.php?id=153

