Sciences humaines combinées

ISSN : 1961-9936

: Université de Bourgogne, Université de Franche-Comté, COMUE Université
Bourgogne Franche-Comté

5|2010
Limite/Limites

Le probleme de la délimitation des concepts
psychologiques chez Wittgenstein

Article publié le 01 mars 2010.

Jonathan Racine

DOI:10.58335/shc.173

@ http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=173

Jonathan Racine, « Le probléme de la délimitation des concepts psychologiques
chez Wittgenstein », Sciences humaines combinées [], 5 | 2010, publié le 01 mars
2010 et consulté le 29 janvier 2026. DOI : 10.58335/shc.173. URL :
http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=173

La revue Sciences humaines combinées autorise et encourage le dépot de ce pdf

dans des archives ouvertes.

PREO est une plateforme de diffusion voie diamant.


http://preo.u-bourgogne.fr/
https://www.ouvrirlascience.fr/publication-dune-etude-sur-les-revues-diamant/

Le probleme de la délimitation des concepts
psychologiques chez Wittgenstein

Sciences humaines combinées

Article publié le 01 mars 2010.

5|2010
Limite/Limites

Jonathan Racine

DOI:10.58335/shc.173

@ http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=173

Introduction
I. La stricte délimitation des concepts est-elle nécessaire ?
I.1. Critique de Frege
[.2. Air de famille
II. La description des concepts psychologiques
I1.1. Description, cas particuliers et vue synoptique
I1.2. Les concepts psychologiques
I1I. Enjeux
III. 1. Descartes
II1.2. Sciences cognitives
I11.3. Phénomeénologie

Conclusion
Introduction
1 Dans La notion desprit (1949), Ryle compare son travail a celui d'un

cartographe : il s'agit pour le philosophe de faire de la géographie
avec nos concepts, d'étudier un territoire conceptuel, et ainsi de tra-
cer des délimitations entre ces concepts, dans le but de rectifier les «
erreurs de catégorie » :

« Les arguments philosophiques qui constituent la trame de cet ou-
vrage n'ont pas la prétention d’accroitre notre connaissance de l'es-



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

2

prit mais de rectifier la géographie logique de la connaissance que
nous en possédons déja » .

Cest donc de limites conceptuelles que nous allons traiter. Un
exemple de Ryle, devenu célebre, permet de donner rapidement une
premiere idée de ce qu’il entend par « erreur de catégorie » :

« Un étranger visite pour la premiere fois Oxford ou Cambridge ; on
lui montre des colleges, des bibliotheques, des terrains de sport, des
musées, des laboratoires et des batiments administratifs. Cet étran-
ger demande alors : ‘mais ou est 'Université ?'[...] A tort, il logeait
I'Université dans la méme catégorie que celle a laquelle appar-

tiennent les autres institutions » 2

La question de l'esprit (et notamment la conception dualiste de Des-
cartes) joue alors le role de probleme exemplaire a propos duquel
Ryle met en ceuvre cette méthode d’analyse conceptuelle.

Limage du ‘philosophe géographe’ a I'intérét de nous donner a penser
le travail philosophique comme un travail sur les frontieres concep-
tuelles. Mais élargissons notre perspective : la notion d'erreur de ca-
tégorie introduite par Ryle s’inscrit dans un contexte philosophique
qui accorde une importance primordiale a la question de la significa-
tion.

« Au début de ce siecle, Husserl et ensuite Wittgenstein ont utilise
les métaphores révélatrices de ‘syntaxe logique’ et ‘grammaire lo-

gique’ (...). Une regle de la syntaxe logique, comme on l'appelle, est ce

a quoi un dictum insensé est une infraction » 3.

Cest plus précisément a cette référence wittgensteinienne que nous
allons nous intéresser. Tres grossierement, on pourrait dire que la
question essentielle au début du 20°™¢ siécle, dans le contexte
quévoque Ryle, n'est peut étre plus tant celle de la connaissance, de
la distinction du vrai et du faux, que celle de la signification ; c'est-a-
dire de la distinction entre le sens (le vrai-ou-faux) et le non-sens (au
sein duquel on peut éventuellement distinguer plusieurs especes).

Dans le Tractatus, comme le releve Ryle, Wittgenstein se penche sur
la syntaxe logique de notre langage : la surface de notre langage, qui
répond aux normes de la grammaire scolaire, dissimule une structure



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

logique sous-jacente. Ce concept de syntaxe logique cherche a éluci-
der l'écart éventuel entre les phrases grammaticalement correctes et
les phrases dotées de sens : une phrase grammaticalement correcte
peut en effet étre un non sens. C'est bien des limites du sens et du
non-sens dont il est question. Mais dans le texte central de sa
‘deuxieme’ philosophie, il introduit un élément nouveau et essentiel
pour la question des limites conceptuelles : Wittgenstein s'oppose
alors vigoureusement a l'idée que tous nos concepts devraient étre
parfaitement délimités (pour avoir un sens). Cela vaut notamment, et
peut-étre plus particulierement, pour les concepts que Wittgenstein
qualifie de ‘psychologiques) a la description desquels il consacre sa
‘derniére philosophie’. Par ‘concepts psychologiques) il faudra en-
tendre I'ensemble des concepts que nous utilisons pour parler de I'es-
prit ou pour décrire le comportement d’un individu doté d'un esprit ®.

7 Autrement dit, la philosophie de Wittgenstein, au fil de textes tres
différents, nous donne matiere a réfléchir d'une part sur la question
de la signification, donc sur la limite entre le sens et le non-sens. Et
d’autre part, elle nous incite a jeter un nouveau regard sur un en-
semble de concepts, certes importants dans la philosophie ‘tradition-
nelle), mais dont la délimitation s’avere particulierement difficile : les
concepts mentaux ou psychologiques - dénomination qui rassemble
déja de maniere problématique des concepts aussi différents que sa-
voir, s‘émouvoir, sentir, percevoir, espérer, croire, avoir lintention,
comprendre.

8 Nous nous proposons daborder le probleme de la délimitation
conceptuelle en reprenant ces deux points : ainsi, il s'agira d'examiner
dans un premier temps la critique wittgensteinienne de la these selon
laquelle un concept doté d’'une signification implique une parfaite dé-
termination, pour ensuite saisir les enjeux de cette critique dans le
domaine de la philosophie de l'esprit. Lanalyse des concepts mentaux
pourra ainsi apparaitre comme une illustration ou une conséquence
de la position défendue a propos de la signification : plutot que de
faire de l'esprit une chose radicalement distincte du corps, ou de
chercher a tracer (a partir d'un critére problématique) une ligne de
démarcation parfaitement nette entre ce qui releve du corps et ce qui
releve de l'esprit, il sagit de multiplier les descriptions, en étant at-
tentif aux différences, de maniéere a se donner une vue d'ensemble du
fonctionnement de nos concepts lorsque nous parlons des phéno-



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

10

11

meénes mentaux. La question de la délimitation conceptuelle peut
ainsi nous conduire a une maniere nouvelle de philosopher, et en
particulier lorsque nous abordons le probleme de l'esprit.

I. La stricte délimitation des
concepts est-elle nécessaire ?

I.1. Critique de Frege

Pourquoi devrait-elle 'étre ? Est-ce a dire que nous n‘avons pas un
véritable concept tant que celui-ci n'est pas parfaitement déterminé ?
Lindétermination des termes semble en effet étre simplement syno-
nyme d’imprécision : un terme dont les limites ne sont pas parfaite-
ment déterminé est alors un concept imparfait, qui appelle un travail
de clarification, dont le résultat doit étre la parfaite délimitation du
sens. Or, cest ce que conteste Wittgenstein, au § 71 des Recherches
philosophiques 5 :

« ‘Mais un concept flou est-il vraiment un concept ?’ — Une photo-
graphie qui manque de netteté est-elle vraiment l'image de quelqu'un
? (...) Frege compare le concept a une circonscription, et il dit qu'une
circonscription non clairement délimitée ne peut en aucune fagon
étre nommeée ‘circonscription’. Probablement cela veut-il dire que
nous ne pouvons rien en faire ».

En effet, pour Frege, un concept qui ne serait pas parfaitement déli-
mité ne pourrait pas ‘fonctionner’ logiquement :

« Eu égard aux concepts, il faut exiger que pour tout argument ils
aient une valeur de vérité, que pour tout objet on puisse dire s'il
tombe ou non sous le concept. En d’autres termes, il faut que les
concepts soient finement délimites, et si cette exigence ne pouvait
étre satisfaite il serait impossible d’établir les lois logiques qui les re-
gissent » .

Rappelons que Frege est celui qui introduit I'idée que la grammaire de
notre langue peut étre trompeuse, d'un point de vue logique. D'ou le
projet d’'une idéographie®, d'une écriture conceptuelle rigoureuse.
Certes, il nous arrive d'employer des concepts vagues, tout comme il



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

12

13

14

15

nous arrive d'employer des expressions ambigués. Mais ce sont préci-
sément la des défauts de notre langage auxquels il s'agit de remédier.

Par ailleurs, si Frege est la cible principale de Wittgenstein, on peut
considérer que 'exigence de parfaite détermination traverse 'histoire
de la philosophie depuis Platon. Chez Platon, en effet, l'essence, la
forme, I'éidos, est bien ce qui délimite, et ce qui est véritablement ne
peut étre que parfaitement déterminé. Lindétermination se trouve au
niveau du sensible, des ombres, du moindre étre.

Mais, loin de la spéculation ontologique, Wittgenstein nous ramene
sur le sol de nos pratiques langagieres (le « sol raboteux » sur lequel
nous pouvons marcher - car « nous voulons marcher, et [pour cela]
nous avons besoin de frottements » %) :

Y AN MW

« Quand les philosophes emploient un mot - “savoir”, “objet”, “je”,

” W

“proposition”, “nom” - et s’efforcent de saisir I'essence de la chose en
question, il faut toujours se demander : ce mot est-il effectivement
employé ainsi dans le langage ou il a son lieu d'origine ?

Nous reconduisons les mots de leur usage métaphysique a leur usage

quotidien » 19,

Si 'on aborde ainsi le probléme, a savoir sous I'angle de la pratique, la
question devient alors : est-il vrai que nous ne puissions rien faire
avec des concepts indéterminés ? Selon Wittgenstein, au contraire,
une relative indétermination dans la circonscription de l'extension
des concepts ne nous empéche pas de mener avec eux des pratiques
tout a fait déterminées. Lexistence d’'une relative marge d'indétermi-
nation est méme requise pour le bon fonctionnement du langage -
étant entendu que ce n'est pas parce qu'une limite est floue qu'elle
n'existe pas ! Tout semble dépendre du contexte, de la situation pra-
tique dans laquelle nous faisons usage de ce concept :

« Est-ce méme toujours un avantage de remplacer une image indis-
tincte par une image nette ? L'image indistincte n'est-elle pas juste-
ment celle dont nous avons besoin ? » (Recherches..., § 71).

Cette question nous reconduit nécessairement a préter attention aux
différences entre les cas particuliers, ce que le philosophe animé par



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

16

une pulsion ou une soif de généralité a souvent tendance a négliger I,
Ne doit-il pas alors apparaitre que la distinction ou I'exactitude sont
toujours affaire de degrés, et s'‘évaluent a I'aune de ce que nous avons
lintention de faire ? Dans certains cas, une image floue correspond
parfaitement a ce dont nous avons besoin - dans d’autres, nous avons
besoin de tel degré de précision supplémentaire. Est-ce a dire qu'il
faut adopter un point de vue strictement pragmatique et relatif : tout
serait relatif a tel ou tel but ? Wittgenstein ne se contente pas d'une
telle facilité ; il nous offre une notion pour penser l'essence et la si-
gnification en dehors du cadre de la parfaite détermination : la notion
d’air de famille.

I.2. Air de famille

La notion d’air de famille est d'abord introduite pour contredire « la
soif de généralité » du philosophe, a laquelle nous venons de faire al-
lusion. Elle peut apparaitre ensuite comme la réponse de Wittgen-
stein a un des problemes parmi les plus difficiles de T'histoire de la
philosophie : celui des universaux 2. Le philosophe peut étre tenté de
faire correspondre des entités (les Idées platoniciennes, par exemple)
aux termes généraux, pour rendre compte de la participation com-
mune d'une pluralité de choses a une méme propriété. Nous dési-
gnons en effet de nombreuses choses a 'aide d’'un seul et méme nom
- n'est-ce pas parce que ces choses ‘participent’ dune méme essence
? Or, cette notion dessence semble détruite par I'exemple le plus cé-
lebre de Wittgenstein, celui du jeu :

« Cette soif de généraliteé est la résultante de nombreuses tendances
liées a des confusions philosophiques particulieres. 11 y a la tendance
a chercher quelque chose de commun a toutes les entités que nous
subsumons communément sous un terme genéral. Nous avons ten-
dance a penser qu'il doit par exemple y avoir quelque chose de com-
mun a tous les jeux, et que cette propriété commune justifie que
nous appliquions le terme général ‘jeu’ a toutes les jeux ; alors qu'en
fait les jeux forment une famille dont les membres ont des ressem-
blances de famille. Certains d'entre eux ont le méme nez, d’'autres les
meémes sourcils, et d’autres encore la méme démarche ; et ces res-
semblances se chevauchent. Lidée qu'un concept général est une
propriété commune a ses cas particuliers se rattache a d'autres idées



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

17

18

19

primitives et trop simples sur la structure du langage » (Cahier bleu,
p. 57-58)

Il n'y a toutefois pas de raison de penser que la notion d’air de famille
vaille pour tous les concepts, et qu'il soit inconcevable de considérer
certains concepts comme ‘parfaitement détermines’ Ce qui est vise,
ce sont avant tout des concepts clés de la philosophie : nombre, lan-
gage... qui donnent lieu a de véritables ‘maladies philosophiques’ La
démarche de Wittgenstein se veut en effet thérapeutique : les pro-
blémes de la philosophie doivent étre congues comme des maladies,
et dans la plupart des cas, la solution est en fait une dissolution du
probleme ; il sagit d'une guérison qui se manifeste en ceci que le pro-
bléme a disparu, il ne fait plus probleme. La difficulté étant alors de
reconnaitre la solution comme étant effectivement la solution, sans
chercher quelque chose de plus 12,

Les remarques de Wittgenstein sur linutilité d’'une stricte délimita-
tion des concepts s'inscrivent dans le cadre de cette conception de la
philosophie : « le philosophe est 'homme qui doit guérir en lui bien
des maladies de I'entendement avant de pouvoir parvenir aux notions
de Tentendement humain sain »!4. Cest Iattention au fonctionne-
ment ordinaire de notre langage qui nous permet de saisir que la plu-
part de nos concepts n'ont pas de limites strictes ; et c'est précisé-
ment d'un certain rapport au langage que naissent les maladies philo-
sophiques : le philosophe considere le langage au repos, abstraction
faite de la multiplicité de ses usages, alors qu'il faudrait le considérer
« au travail » (Recherches philosophiques, § 109). Des lors, comme le dit
Bouveresse, le philosophe est décrit ici comme une sorte d'ouvrier
mystifié qui effectue des gestes inutiles devant une machine tournant
a vide : « vous dites qu'il n'est tout de méme pas possible que vous ne
tissiez pas une étoffe : puisque vous étes assis devant un métier a tis-
ser - quoique vide - et que vous faites les mouvements du tissage » 15,

Concentrons nous donc sur un exemple d'une telle maladie philoso-

phique, véritable « nuage philosophique qui s’est développé en grande

16

partie dans « une goutte de grammaire » *°, mais qui met en jeu toute

une famille de concepts : les concepts psychologiques.



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

20

21

I1. La description des concepts
psychologiques

I1.1. Description, cas particuliers et vue
synoptique

Comme nous l'avons dit, la notion d’air de famille vaut particuliere-
ment pour ces concepts importants de la pensée philosophique, que
sont ‘langage’ ‘pensée’.. Cest a propos de tels concepts qu’il faut re-
venir sur la trop grande généralité qui mine les analyses des philo-
sophes. D'ou la nouvelle analyse de ces concepts par Wittgenstein -
analyse ou plutdt description : description de la grammaire de nos
concepts (de notre langage au travail), qui se caractérise par l'atten-
tion aux cas particuliers (par quoi il ne faut pas entendre une investi-
gation empirique : ce qu’il s'agit de décrire, c’est le fonctionnement de
nos concepts). Cette attention aux cas particuliers reste par ailleurs
ordonnée au but suivant : obtenir une sorte de vue d’ensemble, ce
que Wittgenstein appelle une vue synoptique :

« Une source majeure d'incompréhension est que nous ne prenons
pas une vue synoptique de 'usage des mots. Notre grammaire
manque de transparence. Une représentation synoptique produit un
type de compréhension qui consiste a ‘voir les liaisons’ D'ou I'impor-

tance de trouver et d'inventer des termes intermédiaires » 1.

Il n'y a aucune incompatibilité entre vue synoptique et attention aux
cas particuliers, dans la mesure ou la vue synoptique vise a faire voir
les liaisons, ce qui n'est possible que par la découverte des termes in-
termédiaires. Ceux-ci nous conduisent a abandonner notre re-
cherche d'une limite parfaitement déterminée, permettant de tran-
cher de maniere indiscutable ce qu’il en est (du nombre, du jeu, des
mathématiques, de la musique, etc.). Comme le note Bouveresse, « les
transitions sont [...] insensibles et les points de rupture inassignables
»18_On retrouve alors I'image du cartographe sur laquelle nous avons
ouvert notre propos :



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

22

23

« Considérez la géographie d'un pays pour lequel nous n‘avons pas de
carte ou sinon une carte en petits morceaux. La difficulté représen-
tée par cette situation est la difficulté représentée par la philosophie
:il n'y a pas de vue synoptique. Ici le pays dont nous parlons est le
langage et la géographie la grammaire. Nous pouvons aller et venir
sans aucun probleme dans le pays, mais, lorsque nous sommes

contraints de faire une carte, nous nous fourvoyons » 1,

Cette insistance sur la description est caractéristique de la démarche
philosophique, démarche dont la visée est, comme nous venons de le
signaler, thérapeutique, et non explicative :

« Et nous n'avons le droit d’établir aucune sorte de théorie. Il ne doit
y avoir rien d’hypothétique dans nos considérations. Nous devons
écarter toute explication et ne mettre a la place qu'une description »
(Recherches philosophiques, § 109). « La philosophie est vraiment “pu-
rement descriptive” » (Cahier bleu, p. 58)

I1.2. Les concepts psychologiques

Pour illustrer I'idée qu'un concept n'est pas nécessairement parfaite-
ment déterminé, Wittgenstein prend parfois I'exemple du concept de
nombre?? (qui est effectivement un concept important pour tout
mode de pensée platonicien), mais force est de constater que les
concepts ‘psychologiques’ retiennent de plus en plus son attention en
vue d’¢élaborer une cartographie conceptuelle. Par concepts psycho-
logiques on entend les concepts qui entretiennent une parenté avec
celui de ‘pensée lequel est un concept qui possede de « larges ramifi-
cations », qui nous renvoie a des « phénomenes tres variés », tres
éloignés les uns des autres 2.,

« Si par exemple nous étudions la grammaire des mots ‘souhaiter’
‘penser’, ‘comprendre] ‘vouloir dire, nous ne serons pas insatisfaits
lorsque nous aurons décrit plusieurs cas de souhait, de pensée, etc.
Si quelqu’un disait, “Ce n’est certainement pas la tout ce qu'on ap-
pelle ‘souhaiter™ nous lui répondrions “Cest certain, mais tu peux
construire des cas plus compliqués si tu en as envie”. Et apres tout, il
n'y a pas une seule classe définie de traits qui caractérisent tous les

cas de souhait (du moins pas si 'on respecte l'utilisation commune du



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

24

25

26

27

28

mot). D'un autre coOté, si vous souhaitez par exemple, donner une dé-
finition du souhait, c'est-a-dire tracer une frontiére nette, vous étes
alors libres de la tracer comme vous vous voulez, mais cette frontiere
ne coincidera jamais entierement avec 'usage effectif, puisque cet
usage n'a pas de frontiere nette » (Le Cahier bleu, p. 59-60).

On le voit, les concepts psychologiques appellent la démarche atten-
tive aux cas particuliers que Wittgenstein exige du philosophe, et le
renoncement a une délimitation stricte.

Iy a pourtant bien une caractéristique commune, semble-t-il, a I'en-
semble des verbes psychologiques : 'asymeétrie de la premiere et de la
troisieme personne. Un exemple permet d'illustrer ce dont il s'agit :

i) Je ressens de la douleur’
ii) ‘Il ressent de la douleur’

L'asymétrie consiste en ceci que si la seconde phrase est susceptible
d’erreur, ce n'est pas le cas de la premiere : il est tout simplement ab-
surde, dénué de signification, de demander a la personne prononcgant
la premiere phrase : ‘en es-tu str ?. Mais attention ! Ce qui est essen-
tiel pour comprendre la position de Wittgenstein, cest qu'il s’agit la
d’un fait de grammaire, qui ne doit pas nous renvoyer a des considé-
rations meétaphysiques sur la certitude du ‘je pense’ ni nous autoriser
a croire en une méthode introspectionniste en psychologie. Bien au
contraire ! En effet, loin d'étre la source d'un savoir indubitable,
comme le veut Descartes par exemple, 'énoncé en premiere per-
sonne a propos d'un verbe psychologique n'est justement pas un sa-
voir. Cette asymétrie ne nous renvoie pas a un acces privilégié a mes
propres vécus, susceptible de donner lieu a des développements so-
lipsistes ?%. Ce n'est pas parce que je posséde un acceés privilégié et
immédiat a mes propres états (2 mon intériorité) que je peux dire a la
premiere personne des choses que je ne pourrais pas dire a la troi-
sieme, au sens ou nul autre que moi ne pourrait prétendre a un tel
acces. Comme l'écrit C. Chauviré, « dire ‘j¢’ est moins parler de soi
qu'instaurer un systeme de repérage égocentré et amorcer un jeu de
langage » %3. Wittgenstein ne prétend donc pas avoir par 1a découvert
I'essence du mental, mais il a bel et bien élucidé une spécificité
‘srammaticale’ de ces verbes. C'est une question d'usage linguistique
de ce mot particulier, ‘je’ (et on pourrait parfaitement se passer de ce



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

29

30

31

mot, et le remplacer par un autre systéme de notation) - il n'y a pas a
‘hypostasier’ ce fonctionnement du langage (ce que Wittgenstein ap-
pelle un jeu de langage) pour faire du sujet grammatical un sujet me-
taphysique doté de propriétés étonnantes. Cette erreur a propos du
mot ‘je’ est tout a fait paradigmatique des confusions philosophiques
enracinées dans le langage que traque Wittgenstein.

Cette caractéristique grammaticale ne délivre donc pas une essence,
et ne peut prétendre étre le dernier mot de l'analyse des concepts
psychologiques : nous n'avons atteint aucune vision synoptique du
fonctionnement de ces verbes. Pour produire une telle vue, Wittgen-
stein se risque a des tentatives de classification — mais l'idée méme de
classification n'implique-t-elle pas une délimitation rigoureuse des
concepts ? Wittgenstein, tout en proposant des classifications?4,
maintient qu'on ne saurait traiter du mental, des concepts psycholo-
giques, en élaborant un systéme « a la maniére de Linné »2°, Comme
le note Rosat, la recherche dexactitude, de parfaite cohérence, de
complétude, serait illusoire ; nous n'avons pas affaire a des concepts

scientifiques :

« Les concepts de la psychologie sont tout bonnement ceux de la vie
quotidienne. Ce ne sont pas, comme ceux de la physique et de la chi-
mie, des concepts nouveaux, formés par la science pour ses besoins

propres » (Remarques sur la philosophie de la psychologie, 11, § 62).

Mais comme l'écrit encore Rosat : « ne pas chercher I'exactitude, ce
n'est pas un défaut ou une marque d'impuissance : c’est ne renoncer a
rien puisque la description de la vie psychique ne peut pas, au sens
grammatical de pouvoir, €tre plus exacte que ne l'est le phénomene
26

'27 est alors nécessaire, car on touche,

Une approche ‘impressionniste
avec ces concepts, a des aspects fondamentaux de notre forme de
vie. Peut-étre tout concept (y compris les concepts mathématiques,
par exemple) s'enracine-t-il en dernier lieu dans une forme de vie,
mais les concepts psychologiques demeurent particuliers, dans la
mesure ou il refletent limprévisibilit¢é du comportement humain.
C'est la richesse de notre forme de vie qui produit des concepts di-
vers et nuancés, difficilement réductibles a des concepts tres (trop)

généraux, tels que « expérience vécue », ou méme « perception des



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

32

33

sens » 28, Des concepts trop rigides sont tout aussi peu adaptés a la
description du comportement humain - d'ou une nécessaire indéter-
mination. Certes, pour décrire des situations et des cas plus simples,
on peut envisager d'avoir des concepts nettement définis??. Mais
pour interpréter un comportement humain, nous sommes toujours
confrontés a une incertitude, qui a sa source dans I'élasticité de nos
concepts, élasticité indispensable a notre usage :

« L'incertitude sur le point de savoir si I'autre souffre [...]. Lincerti-
tude est différente cas par cas, c'est une oscillation du concept. Mais
tel est notre jeu - nous le jouons avec des instruments €lastiques.

Ne pourrait-il y avoir des hommes qui n‘auraient jamais été dans le
cas de ressentir cette incertitude ? [...]

Et ces gens la ne pourraient-ils jouer le jeu avec un concept rigide ? -
Il différerait alors du notre d'une étrange maniere. Car la ou tous nos
concepts sont élastiques — dans le cours changeant de la vie - nous
ne pourrions nous accommoder d'un concept rigide.

Et méme n'est-il pas nécessaire que tout concept du comportement
n'ait qu'un contour imprécis, afin de pouvoir servir vaille que vaille au
jeu que nous jouons avec de tels concepts ? » 30,

Quelle est la caractéristique des comportements humains qui exige
cette ‘souplesse’ conceptuelle : la diversité, la complexité, I'imprévisi-
bilité :

«Je pense que la non-prévisibilité doit étre une propriété essentielle
du mental. Tout comme l'est également la multiplicité infinie de l'ex-
pression. [...]

Les nuances subtiles importantes du comportement ne sont pas pre-
dictibles » (L'intérieur et lextérieur, p. 85-86)

Qulest-ce en effet quun comportement parfaitement prévisible ?
C'est ce que nous appelons un comportement mécanique et automa-
tique - mais précisément, c'est de cette facon que nous nous repré-
sentons un étre dépourvu d'ame et d’intériorité.



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

34

35

36

I11. Enjeux

Les textes de la ‘derniere’ philosophie de Wittgenstein peuvent avoir
un aspect déroutant, dans la mesure ou il s'agit de remarques dont il
est parfois tres difficile d'identifier la portée philosophique (tant le
style est nouveau). Il me semble que les rattacher au probleme que
nous avons examiné en premiere partie, a savoir la question de la né-
cessité, ou non, pour un concept d'étre parfaitement déterminé, est
une maniere de réinscrire ces analyses minutieuses sur notre lan-
gage, sur nos verbes ‘psychologiques) dans le cadre d'une probléma-
tique essentielle de la philosophie : celle de la signification et de l'es-
sence. Des lors la critique de la pulsion de généralité des philosophes,
notamment a propos de ces concepts psychologiques, est susceptible
de toucher un certain nombre de cibles précises dans le domaine de
la philosophie de l'esprit. Les quelques exemples qui suivent se
veulent autant de pistes pour des confrontations possibles.

ITl1. 1. Descartes

Dans le domaine de la philosophie classique, la cible la plus évidente
semble étre celui qui inaugure la philosophie moderne de l'esprit et
de la subjectivité, a savoir Descartes. On a tres souvent pointé la cri-
tique par Wittgenstein d'un mythe de l'intériorité, dont Descartes se-
rait un des principaux représentants. Il s'agit la de I'idée selon laquelle
la pensée se définit essentiellement comme un processus intérieur,
caché, prive. Ce point est certes important mais on peut faire valoir
que cette critique wittgensteinienne concerne aussi le caractere gé-
néral de la définition cartésienne de la pensée. Ce caractere est parti-
culierement apparent dans la définition que Descartes donne de la
pensée dans les Principes de la philosophie : « par le mot de penser,
jentends tout ce qui se fait en nous de telle sorte que nous l'aperce-
vons immédiatement par nous-mémes » (I, § 9). Le champ du mental
est ainsi parfaitement délimité comme ce dont nous sommes immé-
diatement conscient, au sein de notre interiorité. Le monde physique
(corps compris) est lui extérieur, pure extériorité, partes extra partes,
dira Merleau-Ponty.

Mais quel est le prix d'un tel concept de la pensée ? Cela implique de
construire un concept treés étrange de sensation, par exemple ; cela



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

37

implique aussi d’'inclure un acte de réflexion au sein d’actes mentaux
tres divers. Qu'il y ait des formes de pensées susceptibles d'impliquer
un acte de réflexion par lequel je m'apercgois de ce qui se passe en
moi-méme, c'est incontestable ; mais est-ce le cas de toute forme de
pensée ? Une telle conséquence est pour une part le produit d'une
mythologie de lintériorité, qui conduit a faire de la pensée un en-
semble de processus intérieurs ; mais pour une autre part d'une pul-
sion de généralité, qui conduit les philosophes a construire des
concepts artificiels et aveugles aux différences.

I11.2. Sciences cognitives

Deuxiemement, on peut se demander si la ‘thése’ wittgensteinienne
de l'indétermination des concepts psychologiques n'est pas une mise
en garde a I'égard de toute psychologie qui voudrait se présenter
comme science — nous pensons surtout aujourd’hui aux sciences cog-
nitives. Toute la philosophie de la premiére moitié du 20°™€ siécle est
travaillée par le rapport a une psychologie qui tente de se constituer
comme science autonome. Or, il est inconcevable que des Remarques
sur la philosophie de la psychologie aient pour objet une description
des concepts mentaux sans réflexion aucune sur la facon dont la psy-
chologie traite du mental. Les allusions a la psychologie comme disci-
pline scientifique sont certes rares chez Wittgenstein ; cela ne signi-
fie pas que ses remarques naient aucune portée sur la psychologie.
La lecture de Wittgenstein est souvent la source d'une certaine me-
fiance a l'égard des sciences cognitives, d'abord a cause du retour
d’'un vocabulaire internaliste (ou de l'intériorité) qui sopere a travers
elles. L'attitude de Bouveresse est ici exemplaire, lorsqu’il se plaint
des non-sens philosophiques que l'on accepte « depuis quau lieu de
ce qui se passe ‘dans 'ame’, ou ‘dans l'esprit, on parle, d'une fagon qui
est censée étre beaucoup plus scientifique, de ce qui se passe ‘dans le

cerveau’ »°!

. N'y a-t-il la pas une forme d’« obscurantisme », inter-
roge Rosat ? Précisons immédiatement que la philosophie, d'un point
de vue wittgensteinien, ne saurait se situer en position de surplomb a
I'égard de la science, ou encore étre a méme de mettre au jour les
fondements (ontologiques ou métaphysiques) de la science, contrai-
rement a une attitude que l'on trouve du co6té phénoménologique.
Mais toute la question est bien de savoir si on a affaire a une véritable

science de l'esprit. Il ne s’agit pas de mépriser le travail fait par les



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

38

39

chercheurs en sciences cognitives — mais éventuellement de démon-
ter des mythes qui n'ont rien de scientifique. Ce n'est pas la science
qui est visée, ce sont des images qui sont elaborées notamment par
des philosophes - mais qui peuvent se trouver reprises par des scien-
tifiques 32,

Comme vis-a-vis de Descartes, la premiére critique qui vient a I'esprit
est celle qui touche a un usage non-contrdlé d’'une image, celle de
I'intériorité. Mais un deuxieme niveau de critique est sans doute pos-
sible, touchant plus précisément a notre theme des limites : comment
une science de l'esprit va-t-elle régler le probleme de la classification
des concepts mentaux, étant entendu qu’il ne s’agit précisément pas
de concepts scientifiques - mais également que leur ‘flou’ ne releve
pas d'une imprécision a laquelle il faudrait remédier ? Il ne s’agit pas
de dire que ‘le vécu’ est tellement riche qu'il est indescriptible, et qu'il
est notamment inaccessible a la sécheresse de l'explication scienti-
fique : nous le décrivons bel et bien - mais a l'aide de concepts ‘in-
exacts’... qui sont tout a fait appropriés, puisquon ne sait pas ce que
serait, en l'occurrence, une description exacte. Le probleme, c'est que
'on peut se demander s'il n’y a pas la une fin de non-recevoir a I'égard
de toute approche scientifique, dans la mesure ou une telle démarche
exige des concepts strictement définis. Sans rabattre I'approche witt-
gensteinienne sur une critique caricaturale de la science, il y a néan-
moins ici un veéritable point d'interrogation. Nous pensons qu’il faut y
voir une invitation a traquer les mythes (encore une fois, il s'agit de
mythes avant tout philosophiques, et non scientifiques) au sein méme
des sciences, quelles quelles soient — mais peut-étre les sciences de
l'esprit sont-elles particulierement sujettes a l'influence d'images for-
gees par les philosophes !

I11.3. Phénoménologie

Derniere piste de réflexion que nous aimerions ouvrir : la phénomeé-
nologie n'est-elle pas susceptible d’échapper a la critique, par son at-
tention a décrire les différentes modalités de l'intentionnalité, au sein
méme d'une structure générale ? Limpératif de description invoqueé
par Husserl, qui proclame que la phénoménologie est une science
descriptive, n'offre-t-il pas un point de rencontre avec Wittgenstein ?
Un tel souci est adossé a une réforme de la notion d’essence, en un



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

40

41

42

sens non platonicien, qui implique une méthode originale (ce que
Husserl appelle ‘variation éidétique’). Pour une telle science descrip-
tive, orientée vers la recherche d'essences ainsi définies, le vague
n'est plus une « tare » 33 - idée forte dont nous avons vu la portée po-
lémique (notamment a 'égard de Frege) chez Wittgenstein. Tous ces
¢léments ne donnent-il pas lieu de penser que la phénomeénologie se-
rait a méme d'élaborer un discours sur la subjectivité, I'esprit et la
conscience susceptible de résister a la critique wittgensteinienne ?

La notion d'expérience vécue, ou de vécu pourrait certainement de-
venir I'objet d'une cible de la part d'un lecteur de Wittgenstein - la
phénoménologie se définissant en effet comme « théorie descriptive

»34, En effet, méme si le terme de des-

de l'essence des purs vécus
cription est une convergence manifeste avec Wittgenstein, méme si
la notion phénoménologique d'essence échappe a la critique de l'exi-

gence de parfaite détermination, quen est-il de la notion de vécu ?

« Le concept d'expérience vécue [...], de “ce qui se passe”, [...] de pro-
cessus, d'état, de “quelque chose”, de fait, de description et de
compte rendu. Nous nous figurons qu'ici nous prenons pied sur la
terre ferme de l'origine, plus profond que toutes les méthodes et
tous les jeux de langage spécifiques. Mais ces termes [...] se rap-

portent en fait a une quantité énorme de cas spéciaux, mais cela ne

les rend pas plus fermes, cela les rend seulement plus fuyants » 3°,

La prétention de la phénoménologie a mettre au jour un sol originaire
en deca de nos jeux de langage est-elle légitime ? Nous ne prétendons
bien sir pas répondre ici ! Tout le probleme, dans le cadre de notre
question initiale, serait de savoir si elle parvient a prendre en compte
cette diversité de ‘cas’ qui peuvent se trouver mobilisés dans la notion
de vécu ; si elle reste prisonniere de ce concept ; si celui-ci n'est pas
un nouveau métier a tisser vide.

Conclusion

Tout cela demanderait évidemment a étre approfondi : la lecture de
Wittgenstein conduit-elle nécessairement Descartes aux oubliettes,
ou une veritable confrontation est-elle possible ? En ce qui concerne
les sciences cognitives, ne pourrait-on imaginer des chercheurs en
sciences cognitives tirant profit de la lecture de Wittgenstein, comme



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

'ont fait par exemple les sociologues pour se garantir de l'introduc-
tion de certaines mythologies au sein de leur science 36 2 A quels ré-
sultats peut espérer aboutir le dialogue récemment entamé entre
phénoménologues et héritiers de Wittgenstein3’ ? Nous laisserons
ces questions ouvertes : en effet, il s'agissait seulement de montrer
que les analyses de Wittgenstein ne tournent pas a vide (a I'attention
de ceux qui voudraient retourner contre lui cette image), et qu'a par-
tir d'une réflexion sur les délimitations de nos concepts, on pouvait
soulever des questions fondamentales dans un domaine comme celui
de la philosophie de l'esprit. Ainsi, le travail ne manque pas pour qui
voudrait prolonger ces descriptions ‘grammaticales’ et les confronter
aux définitions générales de la philosophie, ainsi quaux concepts des
sciences cognitives. Ou encore tenter de produire une phénoménolo-
gie susceptible de ne pas étre une nouvelle mythologie philosophique
sur la subjectivité.

1 The concept of mind, trad. fr. S. Stern-Gillet, réédition Payot-Rivages,
2005, p. 71.

2 La notion d’esprit, p. 82.

3 Ryle, « Use, usage and meaning », in Collected paper, vol. 11, p. 413, cité par
Antoniol, Lire Ryle, De Boeck, Bruxelle, 1993, p. 30

4 Tres schématiquement, on distingue au moins deux moments chez Witt-
genstein : cette vision simpose dans la mesure ou apres avoir publié son
Tractatus logico-philosophicus en 1921 Wittgenstein abandonne la philoso-
phie jusqu'en 1929. La période des années 30 marque une transition vers le
point culminant de la dite ‘seconde philosophie’ (écrite dans un style tres
différent, et contenant des critiques explicites du Tractatus) : les Recherches
philosophiques. Ce texte ne doit pas étre séparé des ‘derniers écrits’ sur la
philosophie de la psychologie, qui nous intéressent particulierement : deux
volumes de Remarques sur la philosophie de la psychologie et deux volumes
édités précisément sous le titre Derniers écrits sur la philosophie de la psy-
chologie. La question de l'importance de la rupture - ou au contraire de
'éventuelle continuité - entre ces deux philosophies a donné lieu a une lit-
térature immense.

5 On peut rappeler que « la philosophie de I'esprit » désigne un champ phi-
losophique a part entiere, du moins dans les pays anglo-saxons. Les ques-



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

tions fondamentales qui y sont traitées sont évidemment : qu'entend-on par
esprit ? Quel type de réalité est-ce la ? Quels sont les critéres du mental ? A
'aide de quels concepts peut-on décrire l'esprit ? Quels sont les rapports de
l'esprit a la nature ? En un sens, ce sont des questions qui ont été soulevées
durant toute l'histoire de la philosophie ; mais la philosophie de l'esprit
comme domaine de recherche spécifique apparait au 20°™¢ siécle, une fois
effectuée la séparation entre philosophie et psychologie. Voir sur ce point la
préface de P. Engel a 'excellent manuel de M. Esfeld, La philosophie de les-
prit, Armand Colin, 2005. Un autre excellente introduction : Fisette et Poi-
rier, Philosophie de Uesprit. Etats des lieux, Vrin, 2000.

6 Pour un commentaire rapide de ce texte, cf. S. Plaud, Wittgenstein, El-
lipses, 2009.

7 « Fonction et concept », in Ecrits logiques et philosophiques, tr. fr. C. Im-
bert, Paris, Seuil, 1971, p. 103

8 Begriffschrift : titre d'un ouvrage de Frege paru en 1879.

9 Recherches philosophiques, § 106 (publication posthume 1953 ; tr. fr. Das-
tur, Elie, Gautéro, Janicaud et Rigal, Gallimard, 2004). Abrégé Recherches...
dans la suite.

10 Recherches..., § 116.

11 Cf. le Cahier bleu, tr. fr. Goldberg et Sackur, Gallimard, 1996, p. 57-58 : «
cette soif de généralité est la résultante de nombreuses tendances liées a
des confusions philosophiques particulieres [...]. Au lieu de “soif de générali-
té” jaurais aussi bien pu dire “l'attitude dédaigneuse a I'égard du cas parti-
culier” »

12 Qu'il s'agisse bien d'une réponse au probleme des universaux est parfois
discuteé.

13 Bouveresse, Le philosophe et le réel, p. 129.

14 Remarques sur les fondements des mathématiques, cité par Bouveresse, «
Langage ordinaire et philosophie », in La parole malheureuse, Editions de
Minuit, 1971, p. 302.

15 Recherches..., § 144, cité par Bouveresse, op. cit., p. 300.

16 Wittgenstein emploie cette expression (« un nuage de philosophie dans
une goutte de grammaire ») a propos de la formule ‘je sais que je pense’.

17 Recherches..., § 122.

18 « Langage ordinaire et philosophie », in La parole malheureuse, p. 317.



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

19 Cité par Bouveresse, « Langage ordinaire et philosophie », p. 310.
20 Cf. Recherches philosophiques, § 17.

21 « Peut-étre certains souhaiteront-ils dire que ‘l'attente est une pensée’.
Ce qui correspond manifestement a un emploi du mot ‘attendre’. Et nous
voulons seulement nous souvenir que les processus de pensée peuvent étre
tres variés » (Fiches, tr. fr. Cometti et Rigal, 2008, § 63). « ‘Penser’ est un
concept qui possede de larges ramifications, qui contient en lui-méme de
nombreuses manifestations de la vie. Les phénomenes de la pensée sont a
grande distance les uns des autres » (Fiches, § 110)

22 Si je peux douter de tout énoncé a la troisieme personne, si seuls les
énoncés a la premiére personne sont absolument indubitables, on peut
mettre en question l'existence d’autrui, mon existence seule demeurant cer-
taine.

23 Cf. Limmanence de lego. Langage et subjectivité chez Wittgenstein, Puf,
20009.

24 A propos de l'entreprise de classification, Wittgenstein écrit : « savoir,
croire, espérer, craindre (entre autres) sont des concepts de nature si diffé-
rente, que leur classification, leur rangement dans des compartiments diffé-
rents n'est pour nous daucune utilité. Mais nous voulons reconnaitre
quelles sont les différences et les ressemblances entre eux » (Etudes prépa-
ratoires a la seconde partie des Recherches..., cité par Rosat, p. 19). 1l faut
sans doute comprendre que la classification est utile pour I'élaboration de la
vue synoptique, mais qu’il ne faut pas croire que l'on est en train de distri-
buer les concepts au sein d'un méme espace logique, en subordonnant les
concepts les plus particuliers au plus généraux (par exemple, celui dexpé-
rience vécue).

25 Sur cette classification, cf. l'article de Rosat auquel nous empruntons
beaucoup, « Lindétermination des concepts psychologiques », in Chauvireé,
Laugier, Rosat (€d.), Wittgenstein : les mots de U'esprit. Philosophie de la psy-
chologie, Vrin, 2001.

26 Rosat, art. cit., p. 16.
27 Cf. Rosat, art. cit. p. 20.

28 Cf. Remarques sur la philosophie de la psychologie, II, § 58-61, ou Witt-
genstein va jusqu’a imaginer un état du langage ot un terme général comme
celui de sensation n'existerait pas : « il faut réfléchir au fait qu’il peut exister
(et que sans doute il a existé effectivement) un état du langage dans lequel



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

celui-ci ne possede pas le concept générale de sensation et possede pour-
7 W 77 W

tant des mots correspondant a nos termes “voir”, “entendre”, “gotiter” ».
Outre Rosat, cf. Glock, p. 446.

29 « Si on suppose une diversité moindre [que celle des cas offerts par la
nature humaine], une forme conceptuelle nettement définie devrait appa-
raitre d’elle-méme », Remarques sur la philosophie de la psychologie, § 614.

30 Etudes préparatoires..., § 243-247, cité par Rosat, p. 37.

31 Bouveresse, Le philosophe et le réel, entretiens avec J.-J. Rosat, Hachette,
1998. p. 158.

32 Cf. Bouveresse, idem.

33 Cf. Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie phéno-
ménologique pure (1913), § 74, « sciences descriptives et sciences exactes »
(trad. Ricoeur, Gallimard, p. 236).

34 Titre du § 75 des Idées directrices...
35 Remarques sur la philosophie de la psychologie, § 648.

36 Sur Wittgenstein et la sociologie, il faudrait d'abord citer 'ouvrage inau-
gural de P. Winch : L'idée d’'une science sociale et sa relation a la philosophie
(1958, trad. fr. Gallimard, 2009). Bourdieu a été un grand lecteur de Wittgen-
stein (voir par exemple « Wittgenstein, le sociologisme et la science sociale
», in Bouveresse, Laugier, Rosat (dir.), Wittgenstein, derniéres pensées,
Agone, 2002). Pour des syntheses sur le sujet : Ogien, Les formes sociales de
la pensée. La sociologie apres Wittgenstein, Armand Colin 2007 ; Le Du, La
nature sociale de lesprit. Wittgenstein, la psychologie et les sciences hu-
maines, Vrin, 2004.

37 Voir par exemple Benoist et Laugier, Husserl et Wittgenstein. De la des-
cription de U'expérience a la philosophie linguistique, Olms, 2004.

Francais

La philosophie peut étre décrite comme un travail de cartographie concep-
tuelle. Mais cela implique-t-il que les frontieres entre les concepts en ques-
tion sont parfaitement définies ? Non, répond Wittgenstein. On examine la
portée de cette thése sur un cas a la fois particulier et essentiel : celui des
concepts dit ‘psychologiques’.



Le probleme de la délimitation des concepts psychologiques chez Wittgenstein

Jonathan Racine

Doctorant en Philosophie, Centre Georges Chevrier - UMR 5605 - UB
IDREF : https://www.idref.fr/266961185


https://preo.ube.fr/shc/index.php?id=119

