Sciences humaines combinées

ISSN : 1961-9936

: Université de Bourgogne, Université de Franche-Comté, COMUE Université
Bourgogne Franche-Comté

712011
LIndividu(el)

« L'individualité-commune » et le
surgissement du concept de « tiers
régulateur » au sein du groupe dans la
Critique de la raison dialectique de Sartre

Article publié le 01 mars 2011.
Estéban Riffaud

DOI: 10.58335/shc.209

@ http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=209

Estéban Riffaud, « « Lindividualité-commune » et le surgissement du concept de
« tiers régulateur » au sein du groupe dans la Critique de la raison dialectique de
Sartre », Sciences humaines combinées[], 7 | 2011, publié le 01 mars 2011 et
consulté le 29 janvier 2026. DOI : 10.58335/shc.209. URL :
http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=209

La revue Sciences humaines combinées autorise et encourage le dépot de ce pdf

dans des archives ouvertes.

PREO est une plateforme de diffusion voie diamant.


http://preo.u-bourgogne.fr/
https://www.ouvrirlascience.fr/publication-dune-etude-sur-les-revues-diamant/

« Lindividualité-commune » et le
surgissement du concept de « tiers
regulateur » au sein du groupe dans la
Critique de la raison dialectique de Sartre

Sciences humaines combinées

Article publié le 01 mars 2011.

7]2011
LIndividu(el)

Estéban Riffaud

DOI: 10.58335/shc.209

@ http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=209

Introduction.

1) Besoin, rareté, intérét et négation.

2) Surgissement du concept de "groupe".

3) La création d'un "individu-commun”.

4) Le maintient de l'individualité-commune.
Conclusion.

Introduction.

Si l'existentialisme est la philosophie qui considere l'individu, alors
comment concilier la singularité absolue de l'individu avec une théo-
rie de l'histoire, telle que la congoit Sartre dans la Critique de la rai-
son dialectique de 1960, ou 'homme est percu non comme singulier,
mais comme collectif dans les rapports sociaux, ou de classes ? Lin-
dividu est la seule unité ontologique et c'est pourquoi Sartre garde
comme fil conducteur, le concept fondamental de « praxis ». Elle est
un concept utilisé par lui dans la Critique de la Raison dialectique qui
totalise la diversité des actions humaines et rend possible les activités
humaines entres elles. De 13, il analyse ce qui précede et rend pos-



« Lindividualité-commune » et le surgissement du concept de « tiers régulateur » au sein du groupe
dans la Critique de la raison dialectique de Sartre

sible I'histoire de 'homme c'est-a-dire ses actions individuelles sur la
nature et l'objet du travail, autant que sur la société et sur lui-méme.
Le souci de Sartre dans ce projet n'est pas de faire une philosophie de
I'histoire, mais bien de dégager les conditions de l'intelligibilité dia-
lectique de I'action humaine.

2 Cette démarche de Sartre est en un sens une entreprise comparable
a une critique transcendantal, c'est-a-dire, une mise au jour des
conditions de possibilité de la compréhension dialectique. La these
de Sartre étant que la rationalité analytique est incapable d'accéder a
l'intelligibilité de l'action humaine en tant qu'humaine. Ainsi, a la dia-
lectique sur le plan transcendantale correspond le concept de praxis
sur le plan ontologique et historique. Par ce terme de dialectique,
Sartre désigne un mode de comprehension établi par Hegel dans le-
quel on privilégie le point de vue de la synthese sur celui de 'analyse
ou encore, le point de vue de la totalité sur celui des parties. La dia-
lectique se comprend comme l'intelligibilité du tout, de tout ce qui se
présente comme un tout et en tant que tout. Ainsi comprendre c'est
totaliser. De ce fait, la mise en évidence de ces totalités ne peut se
faire que par un mouvement a la fois régressif et critique. La raison
est l'intelligence comme totalité qui suppose l'achevement de I'his-
toire, c'est-a-dire, le devenir absolu du concept réintroduit dans le
réel. Ainsi la Critique de la raison dialectique, est la recherche du sens
du vécu au sein du vécu de celui qui le vit, c'est en un sens, faire le
cheminement d'une conscience en tant que cheminement. La ré-
flexion est une dénaturalisation de l'objet ou événement, saisir la
chose telle qu'elle se comprend elle-méme et non vue par un tiers su-
périeur, « comprendre » est semble-t-il ici comparable a « vivre » 1,

1) Besoin, rarete, intérét et néga-
tion.

3 Chez Sartre il n'y a pas d'entendement, puisqu'il ne parle que de «
praxis », qui est toujours d'ailleurs une praxis individuelle, car si nous
lui enlevions son caractere essentiel d'individuel, elle cesserait d'avoir
un sens dans le monde réel. La réalité de la praxis dépend de son ca-
ractere individuel. Ainsi, toute action forge le concept dont elle a be-
soin, et tout concept est action. La raison dialectique est a la fois to-
talisation et détotalisation, ainsi il n'y a rien de moins intime que I'in-



« Lindividualité-commune » et le surgissement du concept de « tiers régulateur » au sein du groupe
dans la Critique de la raison dialectique de Sartre

dividu sartrien, puisqu'il n'a d'intelligibilité de lui-méme qu'a partir du
tout auquel il se réfere. Ce qui implique que comprendre c'est totaliser,
mais cette totalisation et en méme temps un mouvement détotali-
sant, processus par lequel l'individu se détache du tout qui permet de
le comprendre, en ce sens le sujet de ce processus, c'est toujours un
individu et jamais une classe comme chez Marx. Ainsi Sartre, refuse
de se situer sur un plan ou les acteurs de l'histoire seraient des caté-
gories, ou des classes. Par ce geste, il refuse l'idée d'une totalité qui
en un sens, possede l'intelligence synthétique de l'intelligence qu'elle
rassemble. Il y a chez lui, I'idée que non seulement il n'y a que de «
l'individu », mais aussi l'idée que la compréhension et l'intellection ne
peuvent se faire qu'avec une praxis individuelle. Ce qui apparait
contradictoire de prime abord, c'est le point de départ de cette re-
cherche des conditions de possibilité des actions humaines, puisque
Sartre commence son analyse non pas par la remise en question de la
société, mais il procede a la fois empiriquement et phénoménologi-
quement. Le fait méme qu'il procede empiriquement signifie que le
point de départ peut se situer n'importe ou, car I'empirique n'accorde
que peu d'importance au point de départ de l'analyse de l'action de
I'homme. Ainsi, toute insertion peut constituer un point de départ de
son analyse, tout se déroule comme si, la société s'engendrait a n'im-
porte quel moment de l'action de l'individu. Faisant le lien avec la
structure dialectique de l'histoire, il prend comme point de départ le
besoin de I'homme, car tout part du besoin, l'origine sans cesse re-
commenceée de l'histoire humaine, I'histoire ainsi est toujours celle de
la satisfaction des besoins ou leur négation. Le mouvement historique
est toujours négatif, et I'essence de la dialectique est la négation, né-
gation non apophantique 2, mais tel un processus de formation et de
destruction lié ensemble. La négation n'est pas prise comme la néga-
tion d'une positivité qui lui est antérieure, mais toujours la négation
d'une négation. Nier ce n'est pas refuser un plus déja présent, mais
reprendre et dépasser. Il n'y a pas de synthese unifiante, mais tou-
jours un rapport antagoniste, seul le vécu est a méme de produire sa
propre intelligibilité.

4 La compréhension apparait comme la négation de ce qui est donné,
comprendre c'est contrarier le donné. Voila pourquoi l'univers hu-
main est marqué par la « rareté » et ses mutations. La négation prend
ainsi la couleur de l'adversité réelle. La situation humaine renvoie a la



« Lindividualité-commune » et le surgissement du concept de « tiers régulateur » au sein du groupe
dans la Critique de la raison dialectique de Sartre

rareté, compréhension pratique de la situation. Cela signifie que la si-
tuation me nie, partout ou il y a des autres, il y a de I'adversité, donc
de la rareté, donc une négation de moi-méme. Il se produit en situa-
tion de rareté une négation de l'expérience du méme par autrui.
Cette négation a pour résultat une aliénation de mon étre, puisque je
me rapporte a moi-méme comme autre 3. Mais ceci est extensif, car
une situation sociale neutre n'est pas quelque chose que je percois
comme une adversité, quelque chose de difficile, mais elle me renvoie
a moi comme un autre. En tant que je suis pour les autres, je suis
autre a moi-méme dans la rareté. Les concepts de besoin, rareté et
intérét forment ainsi les trois moments dialectiques, milieu que la
praxis individuelle doit traverser. Ainsi, l'idée est le reliquat de la
compréehension, pas de téléologie et pas de savoir, il y a chez Sartre
un refus de concevoir une conscience qui dérive et met au jour l'objet
de son savoir, il refuse le mouvement des idées qui expriment le
monde. Le réel possede sa propre pensée, I'existence se comprend
d'elle-méme et I'homme projette c'est-a-dire, pense, mais jamais hors
de toute action. La structure de I'action humaine est projective et non
téléologique. Sartre vise I'engendrement de la praxis individuelle au
pratico-inerte : lien a la matiere qui se dresse contre l'acteur de l'ac-
tion, le producteur. Elle est la vie quotidienne en tant qu'elle n'est
celle de personne, I'enfer du point de vue du sujet : des hommes qui
sont comme des choses, des choses qui sont comme des hommes.

5 En un sens, la praxis individuelle ne peut cesser d'étre « libre » praxis,
ce qui signifie que l'individu référent de I'histoire, ne peut au fond
traverser les spheres de la négation : besoin, rareté et intérét, qu'en
les vivant, les comprenant comme adversité. Ce qui signifie en outre
qu'il ne peut y avoir une expérience de l'adversité que pour un étre
libre. La liberté ici n'est plus la liberté de choisir, elle est l'essence
méme de 'homme, la liberté n'est jamais séparable de sa négation.
Besoin, rareté et intérét, me renvoient toujours l'image réfractée de
ma liberté aliénée dans les choses. Ainsi, la praxis est toujours l'ori-
gine de l'étre, ce qui est, mais en donnant existence a un monde, elle
y disparait en méme temps. Ce que nous faisons capture notre es-
sence et nous nie, le monde nous objective. Le pratico-inerte, c'est-
a-dire la société, est formé sur une liaison impossible entre la liberté
de la praxis et l'inertie. Linertie, c'est le fait que quelque chose soit
déja présent, mais aussi elle désigne ce qui fonctionne déja. En un



« Lindividualité-commune » et le surgissement du concept de « tiers régulateur » au sein du groupe
dans la Critique de la raison dialectique de Sartre

sens l'extériorité des choses les unes par rapport aux autres manifes-
terait l'inertie, c'est-a-dire, la facticité de la situation . La réciprocité
en effet, n'est qu'une réciprocité en apparence, c'est-a-dire, négative.
Mais alors pourquoi Sartre ne parle-t-il pas de conflit ou de contrat ?
En effet, il y a soit réciprocité positive, soit réciprocité négative, c'est
une réciprocité qui ne peut se donner, s'affirmer autrement que par
le négatif. Ainsi, dans la situation « sérielle », il y a une situation de
neutralité réciproque, et Sartre la donne comme une expérience de
soi comme autre pour les autres. La sérialité est toujours une expe-
rience négative de l'individu pour les autres, car il pese toujours sur
cette situation la « malédiction » de la rareté, donc de l'adversité. Pas
de série sans rareté. A ce stade de l'argumentation, nous pouvons
nous poser la question de l'existence d'une réciprocité positive entre
individus, c'est-a-dire, se demander s'il existe en I'individu une réci-
procité positive envers autrui.

2) Surgissement du concept de
"groupe’.

6 Le concept de « série » est opposé a celui de « personnel », de non in-
dividuel, la personne ainsi est une fonction de l'individu, chacun qui
est un individu existe dans la série, tel un anonyme numeérique de
l'individu. Chaque existant possede une compréhension de lui-méme,
et tout dans la réalité nie l'individualité. La société est une série de si-
tuations seérielles, et ne se pense pas par concept. Les individus
éclipsent la société, il n'y a que des individus. Il y a une opposition
entre l'individualité et l'idée d'un collectif. L'individu n'a pas d'autre
expérience de la pluralité que selon deux modes, soit l'individu entre
dans le « collectif », c'est-a-dire dans la sérialité, soit il entre dans le «
groupe ». Le collectif revoie au pratico-inerte et a la sérialité, tandis
que le groupe renvoie a I'étre en commun de I'homme, autrement dit,
l'individu a le choix entre la praxis et I'exis 5 dans l'action. 1l y a ici,
une nostalgie de I'individu et de son aséité 6. La praxis se heurte sur le
collectif qui la transforme en exis. Toute l'importance du probleme se
situe sur la question du dépassement de l'exis dans le collectif, par la
praxis de l'individu. Comment devenir moi et ne pas étre inclus dans
le collectif ? Pour résoudre cela Sartre invente une modalité de I'étre
ou l'individu, le moi, s'apparait a lui-méme, mais au travers du groupe



« Lindividualité-commune » et le surgissement du concept de « tiers régulateur » au sein du groupe
dans la Critique de la raison dialectique de Sartre

comme médiateur entre le groupe et le moi. Le groupe est donc une
expérience de l'individualité véritable telle qu'aucune autre expé-
rience ne peut lui étre comparée. Le groupe est le stade ultime de la
mise entre parenthése du sériel, permettant a I'homme en groupe de
devenir lui-méme. Ainsi, la position de tiers entre moi et l'autre est la
relation régulatrice de nos individualités.

7 Nous ne pouvons parler de possession de soi et de dépossession de
soi, sans aborder le concept de « réification ». Il est a la fois l'objecti-
vation de soi et I'aliénation de soi, une dépossession de soi. la réifica-
tion est une altération en ce sens que, le soi se trouve a I'extérieur de
lui-méme. Le pratico-inerte est le monde ou notre étre nous est volé
par la société et les produits de cette société. Jamais I'homme ne se
retrouve dans le milieu extérieur comme un homme sans milieu. Le
fait de proner l'étre, sous quelles que formes que ce soient, comme
fondement de 'homme, est une hérésie, 'homme est le fondement de
'étre dans la praxis qui toujours nie. Elle est en I'homme un pouvoir
de dépassement permanent de soi par soi, ce par quoi I'homme s'in-
vente continuellement. Ce qui marque la différence entre le projet ou
I'homme dans la praxis s'invente toujours, et ce qui reste quoiqu'il ar-
rive permanent, l'inertie du pratico-inerte. Lhomme se trouve, et
trouve son action dérivée du milieu dans lequel elle se déploie. Il y a
bien un dynamisme de I'action dans ce détournement de la praxis in-
dividuelle et de son propre devenir. La relation d'hostilité entre la
praxis individuelle, action libre de 'homme, et le collectif, distribution
aléatoire d'éléments qui sont régis par une loi de ce collectif, habitus
définit de l'inertie. Toute soumission présuppose un étre libre, car il
ne peut y avoir de soumission des individus que s'ils sont au prealable
déja libres. La liberté n'est pas un droit du sujet, mais le mouvement
méme de I'étre, spécificité proprement humaine.

8 Nous ne sortons jamais de I'humain, I'hnomme est toujours homme et
rien d'autre qu'un homme, et tout ce qui n'est pas homme est «
contre-homme ». Cette theése est en continuité directe avec la these
de la sérialité, car l'altérité est toujours une adversite, quelle qu'elle
soit, et I'étre ne se dit qu'en terme d'individu. Le danger dans le col-
lectif, c'est bien la négation de ma propre praxis remplacée par une
praxis collective. La confrontation entre le collectif et la praxis indivi-
duelle, donne une praxis autre que la mienne. La praxis est libre dans
la seule mesure ou elle reste praxis individuelle, mais dans le collectif



« Lindividualité-commune » et le surgissement du concept de « tiers régulateur » au sein du groupe
dans la Critique de la raison dialectique de Sartre

elle devient autre que ma praxis, autre que moi, elle devient une exis
qui ronge ma praxis individuelle. Le probleme de la philosophie sar-
trienne, c'est le probleme de l'existence avec autrui, c'est le probleme
des Autres, non plus percus comme des adversités, mais comme
égales a nous-mémes. Ainsi, le probléme se complexifie, car il ne se
réduit pas au passage de l'individu, au devenir commun des individus,
mais il s'agit de concevoir une autre relation nucléaire. Sartre lui
donne le nom de « groupe », telle une structure sociale de base. Ainsi,
le noyau du social n'est pas au centre d'une généalogie extérieure a
elle, le groupe est en un sens la transfiguration sur le plan de l'en-
semble de la praxis individuelle. Le probleme alors se résume en une
question directrice : comment le groupe se définit-il en tant que
praxis ? Ce projet sous-tend de comprendre la genese du groupe et
de trouver des expériences significatives du groupe. Le groupe n'est
pas un tout au sens dialectique, c'est-a-dire une unité d'intégration
d'éléments différents. Pour avoir une intelligibilit¢é complete du
groupe, en terme de rationalité dialectique il faut suivre le mouve-
ment de développement du groupe lui-méme pour qu'il nous en-
seigne sa structure spécifique vis-a-vis du collectif.

3) La création d'un "individu-com-

mun.

9 Lorigine du groupe, sa genese, s'effectue dans la dissolution de la
série, l'origine du groupe c'est la désorganisation du collectif qui en-
traine la chute de la série, relation ordinale que nous avons les uns
avec les autres. Le caractére extérieur de la série, c'est son maintien
dans l'indifférence des individus par rapport a la place qu'ils oc-
cupent. Sartre développe une conception personnalisée du social,
cette idée de la série est une idée extérieure du social, c'est-a-dire
fondamentalement aliénante. Il refuse l'existence sociale comme
fonctionnelle et non substantielle. Il ne vise pas a rendre les rapports
entre individus plus humains, mais a dégager les relations dyna-
miques entre individus dans un groupe de maniéere a ce que l'alterna-
tive entre role et individu cesse. Sartre tente de dégager l'individu de
sa fonction sociale, de son rdle, ou de la personne, concept ou l'indivi-
du est interchangeable. Le probleme de ce que Sartre nomme «
l'individu-commun », l'individu en groupe, c'est le probleme de son



« Lindividualité-commune » et le surgissement du concept de « tiers régulateur » au sein du groupe
dans la Critique de la raison dialectique de Sartre

10

identité. Qui sommes-nous ? Qui est-ce « nous » qui s'exprime
comme « nous » dans l'identité collective ? Dans le collectif c'est le «
on » qui attend le bus, qui agit en quelque sorte « on » est agi. Tandis
que le groupe est cet état d'agir ensemble, d'étre ensemble, en com-
mun. Le groupe est l'institution permanente et exclusive du sujet qui
dit je. Le probleme du groupe c'est sa durée. Le probleme de la tem-
poralité et de la retombée du groupe dans la sérialité est celui de la
durée de vie du groupe ou la série subordonne les actions de ce
groupe. Linstant en effet représente une neécessité vitale pour le
groupe, puisque celui-ci ne peut vivre hors de lui. Le groupe ne peut
vivre dans le temps, car il retombe dans l'exis et se sclérose dans la
sérialité. La question de la temporalité du groupe est analogue a la
question de l'existence de la mémoire du groupe. Le groupe est un
groupe qui ne dépose pas les archives de lui-méme, puisque laisser
une trace de son existence c'est en quelque sorte réintroduire l'alté-
rité. Ainsi, seul le groupe « en fusion » est un groupe qui dure dans
l'instant, a tout moment présent a lui-méme. Cependant, il nous faut
traiter la question des relations au sein du groupe lui-méme, puisque
la libre praxis doit s'animer dans la figure du groupe : comment ne
pas réintroduire de l'altérité, de la sérialité dans ce passage de l'une a
l'autre ?

Les rapports entre individu et communauté sont traditionnellement
soit : un rapport du sujet et d'une fédération de la communauté, ou la
communauté « protége » l'individu, prenons pour exemple simple
l'état « Léviathan » de Hobbes ; soit une représentation organiciste
du lien entre individu et communauté, ou la communauté représente
la totalité des individus. Le probleme de cette question du rapport
entre individu et communauté est celui de la disparition d'un des
membres de lalternative. Qui remplace qui ?7 En effet, l'idée de
Sartre est que le rapport méme entre individus n'est pas une relation
du méme a l'autre, la relation sociale n'est une relation de moi vers
autrui. La relation de 1'un aux autres, n'est pas une relation réductible
a celle d'une partie avec sa totalité, d'une unité avec une multiplicité
d'individus. Sartre ne peut pas considérer la totalité comme la seule
réalité, et donc il faut faire passer le multiple dans la relation d'un in-
dividu a un autre. Pour ce faire, il faut que I'individu passe d'un statut
moléculaire, unitaire, d'individu, a un statut nouveau a nos yeux,
c'est-a-dire a celui de « tiers ». A 'aporie de l'alternative du méme et



« Lindividualité-commune » et le surgissement du concept de « tiers régulateur » au sein du groupe
dans la Critique de la raison dialectique de Sartre

11

de l'autre, Sartre nous donne l'individu comme tiers, synthese de I'un
et de l'autre dans la praxis individuelle 8. Le probléme de I'action hu-
maine n'est pas celui de la véracité de l'action, mais celui de l'inter-
subjectivité. Le groupe est une maniere de vivre le temps dans l'ins-
tant, le groupe ne vit que par cette désorganisation de lui-méme. Sa
vie n'est que lutte contre toutes formes de sérialites.

Qu'il soit juge ou médiateur, le tiers ne peut jamais se réduire a I'une
ou l'autre de l'alternative qu'il définit. La relation duelle d'un individu
a un autre est toujours une opposition. Comment faire pour que 1'in-
dividu et la communauté fassent synthese ? C'est le concept de « tiers
régulateur », qui se produit dans l'histoire au sein dun groupe qui
sera cette synthése pour Sartre. Le tiers régulateur est une instance,
il constitue l'individu. Le tiers constitue, mais ne régule pas, c'est de
cette maniere que seul le tiers régulateur qui régule l'individu, per-
met une relation entre praxis individuelles. Une relation de praxis in-
dividuelle au groupe ne peut se faire qu'en terme de régulation, plus
qu'en terme de constitution. Penser le groupe c'est penser un en-
semble qui s'autorégule, qui échappe a la loi et au pouvoir, car au sein
du groupe personne ne commande et personne n'obéit. La seule «
structure » acceptable pour un groupe prend forme dans une alter-
nance continue des roles et des fonctions, ou chacun fait office de
tout. En ce sens, l'alternance differe du remplacement, puisque pour
qu'il y ait remplacement, il faut un individu qui décide ce remplace-
ment tandis que pour une alternance des fonctions, personne ne
commande, et personne n'est commandé. Lalternance n'est pas une
substitution, mais bien plus la manifestation d'un mode d'étre unique
ou chacun est I'ensemble et ou l'ensemble s'est chaque individu. De
ce fait, il n'y a jamais de forme d'extériorité entre le groupe et l'indivi-
du. L'action au sein du groupe est une action dans laquelle j'existe sur
un autre mode que le mode ordinaire d'existence. Ainsi, la différence
entre l'existence en collectif et l'existence en groupe se situe au ni-
veau des modalités d'existences, dans le groupe chaque individu pos-
sede vis-a-vis des autres le statut particulier d'étre un tiers régula-
teur. Cette synthese entre le méme et l'autre, c'est cela le tiers régu-
lateur. Ainsi, le groupe se constitue en tant que « machine » de des-
truction de la passivité et de l'altérité, que sont les deux formes prin-
cipales de l'altérité et de l'individualité en société : les relations de
commandement et d'obéissance.



« Lindividualité-commune » et le surgissement du concept de « tiers régulateur » au sein du groupe
dans la Critique de la raison dialectique de Sartre

12

13

Dans un groupe personne n'est passif, puisque la passivite laisse l'in-
dividu dans le non mouvement, la stérilité du pratico-inerte et de la
sérialité. Personne n'est un autre ou n'est passif, chacun reste le
meéme et est actif, y compris quand, pour les besoins de I'action, I'un
est subordonné a l'autre. Le tiers régulateur en effet circule de 1'un a
l'autre, de moi a l'autre et de l'autre a moi, effectuant la synthese
entre l'autre et moi. Le groupe est une création immanente de 1'indi-
vidu, il est une intensification de l'individualité de chacun dont le
tiers régulateur est témoin. Les individus n'étant plus séparés par l'al-
térité, ils forment un individu-commun et fusionne sans pour autant
que la praxis cesse d'étre individuelle. Le probleme de la constitution
du groupe en fusion puis de la structure et de sa disparition ou de sa
« passion », est dans en méme temps le probleme de I'existence de
cet individu-commun. Loriginalité de Sartre pour décrire la forma-
tion du groupe en fusion est marquée par la singularité encore une
fois du groupe, et par le statut de la multiplicité et de I'organisation
particuliere du groupe. Mais alors, comment penser ce terme
d'individu-commun ? En effet le tiers régulateur évite le conflit entre
le méme et l'autre qui caracterise la dualité ontologique de I'homme.
L'altérité est une structure qui se multiplie tandis qu'a I'inverse le mo-
dele organiciste donne la primauté du méme sur l'autre. Les individus
ne sont jamais que membres et jamais seulement individus, ils ne
peuvent se dépouiller totalement de tout mouvement de regroupe-
ment qu'il soit stérile dans la sérialité ou constitutif de leurs étres
mémes dans le groupe. Méme si la libre praxis est constitutive de
l'étre, elle seule mérite de fonder l'individu véritable, cet individu ne
peut s'exprimer en simple autarcie, il doit prendre le statut de
membre dans le mouvement soit de la négation de sa praxis, soit du
déploiement de celle-ci.

Cette double formule de « individu-commun » lui permet de mettre
en avant la relation entre le singulier et le général au sein de l'indivi-
du. Ainsi, certaines situations mondaines demandent a étre vues avec
des notions qui forment la synthése fluide entre le méme et l'autre °.
Ainsi, le méme et 'autre conspirent dans ce tiers régulateur. L'identi-
fication du statut ontologique de I'étre et celui du groupe est semble-
t-il la finalité de Sartre. Dans ce tiers régulateur, Sartre nous donne
l'altérité qui ne nous renvoie que l'image inverse du méme. Dans le
monde de la série, chacun me renvoie a moi-méme comme autre,



« Lindividualité-commune » et le surgissement du concept de « tiers régulateur » au sein du groupe
dans la Critique de la raison dialectique de Sartre

14

l'autre me renvoie l'idée que je suis autre pour lui. Le reflet de mon
individualité comme autre est ce que Sartre nomme le social, et plus
précisément « lasociété ». Cependant dans le groupe en fusion, il y a
quelque chose qui semble « nous faire passer du froid au chaud »,
c'est-a-dire, la fluidité de l'inclusion du méme dans l'autre fait que les
autres me renvoient comme image le méme, sorte de surrection du
méme, qui dans ce mouvement s'arrache au régime de l'altérité. Cette
surrection nous constitue comme des tiers régulateurs, synthese ou
le moi et l'autre sont percus en termes de « réciprocitémédiée ».
Lémergence de ce tiers régulateur est une surrection spontanée au
sein de toutes les consciences au sein du groupe en fusion. Le tiers
régulateur efface les différences et instaure un régime commun de
pensé c'est-a-dire, un régime ou réciproquement chacun possede
lui-méme l'idée de l'autre.

Ce que Sartre critique c'est I'idée d'une conscience opaque, alors que
pour lui la conscience se doit d'étre conscience d'elle-méme dans la
transparence. Ainsi dans un méme temps, la pensée du groupe en fu-
sion possede en un sens la transparence de la praxis individuelle, ce
qui peut étre donné comme une conscience dite « commune ».Les
concepts de tiers régulateur et de l'individu-commun sont alors en
liaison tres étroite avec la constitution d'une « conscience-commune
». En effet chaque conscience se fait en elle-méme conscience uni-
verselle, paradigme d'une modification intentionnelle du soi, par soi.
Nous sommes a la fois le sujet sur qui nous agissons et celui qui agit.
Le probleme reste de se mettre en situation sans que ce soit le résul-
tat d'une délibération, situation ou 1'un devient multiple et ou le mul-
tiple devient I'un. Mais pour Sartre, agir c'est comprendre, il faut ex-
clure le libre arbitre, car il faut une liberté qui échappe a cela, il faut
qu'elle soit création de son intelligibilité. Le groupe doit son exis-
tence a la présence en chacun d'un tiers régulateur qui fait la syn-
these entre 1'un et l'autre. Toutefois, comment comprendre le groupe
en fusion tel qu'il se comprend lui-méme ? Comment comprendre
l'individu-commun tel qu'il se comprend lui-méme en sa conscience-
commune ? C'est semble-t-il le probleme pour Sartre de la souverai-
nete, de l'ubiquité et de la multiplicité dans le groupe en fusion. Com-
ment le groupe en fusion réinvente, réécrit-il les relations classiques
de I'un et du multiple, de l'individu et du général ?



« Lindividualité-commune » et le surgissement du concept de « tiers régulateur » au sein du groupe
dans la Critique de la raison dialectique de Sartre

15

16

4) Le maintient de l'individualité-
commune.

C'est en quelque sorte la mise en place de 1'idée que l'individu a chan-
gée. Nous agissons comme le groupe agit, nous faisons ce qu'il doit
faire sans une obéissance, sans une subordination de l'autre sur le
moi, mais dans une relation continuelle d'actions spontanées libres, «
miraculeuse » coopération spontanée et non délibérée, mais entiere-
ment libre. De cela, nous voyons que tous sont souverains, autrement
dit, chaque tiers régulateur est souverain. Ce concept de souveraine-
té signifie que personne n'a de place privilégiée, chaque tiers régula-
teur est a la fois sujet et 1égislateur. Cette souveraineté du tiers régu-
lateur implique donc une ubiquité de l'individu en groupe, c'est-a-
dire, une égalité entre l'ici et l'ailleurs, chacun est partout a la fois.
Sartre doit transcender toute forme d'extériorité dans le groupe, et
jusqu'a l'extériorité méme de l'espace, de l'ici et de l'ailleurs, I'exclu-
sion de l'ici par l'ailleurs. Chaque individu en tant que tiers régulateur
est, et est partout a sa place, ce qui implique la réciprocité des pen-
sées, et ainsi la seule relation de la substituabilité devient le modele
de la réfutation de toutes formes d'exclusions. Lintériorité est le mi-
lieu de la compréhension sans obstacle, alors que l'extériorité n'est
que le milieu de la connaissance . En un sens le groupe se nie lui-
méme par ma praxis, ainsi le groupe est l'idée d'une « praxis régula-
trice » : pour nous faire une idée de cette praxis particuliere, nous
pouvons nous donner pour exemple celui du sacrifice de l'individu,
régulé par l'idée spontanée d'une praxis régulatrice. La souveraineté
et 1'ubiquité de l'individu dans le groupe impliquent donc de voir le
statut de la multiplicité dans le groupe.

Un groupe est en un sens un monde, un Cosmos ou le centre est par-
tout et la circonférence nulle part. Cela signifie une abolition de I'ex-
tériorité dans chaque centre que constitue chaque tiers régulateur,
chaque individu du groupe. L'unité du groupe ne peut se dire de ma-
niere quantitative. Pour apercevoir I'étre dans le multiple, il faut ap-
préhender en nous l'action qui est plus que nous. Ceci est a concevoir
avec la conception qui veut que l'individu doive assumer, c'est-a-dire,
prendre sur soi l'existence de chacun. C'est moi qui endosse la per-
sonnalité du groupe ce qui fait que ce groupe existe, le tiers me fait



« Lindividualité-commune » et le surgissement du concept de « tiers régulateur » au sein du groupe
dans la Critique de la raison dialectique de Sartre

exister comme groupe d'ou la responsabilité de chacun des tiers ré-
gulateurs. Si le groupe c'est ce que chacun assume comme étre, alors
la permanence du groupe n'a d'existence qu'en fonction de la foi de
chaque individu au sein de ce groupe. Cette these nous donne une
confrontation du groupe au temps, qui fait retourner a la sérialité et
au pratico-inerte. Et c'est pour cette raison qu'il faut que le groupe
lutte contre cette menace de la temporalité dans le respect et I'assu-
rance de leur conviction au sein du « serment » qui les lie. Chez
Sartre, la forme de permanence du groupe n'est pas la multiplicité
dispersive, mais le serment, sans étre un contrat dans l'extériorité de
la sérialité. Le serment en tant qu'absolu ne se développe que dans
l'univers absolu de la vie et de la mort. En tant qu'il est nécessaire au
maintien du groupe dans son étre-de-groupe, le serment est donc lé-
gitimation de la « terreur » et de la violence, actions les plus
conscientes d'elles-mémes du groupe. Linstauration de la terreur
contre ce qui viendrait diviser le groupe, c'est cela le groupe. La ter-
reur c'est le maintien du groupe a tout prix, elle est une structure in-
telligible de 1'étre dans le groupe. Le probleme de la terreur est celui
de l'organisation du groupe : comment passer d'un groupe en fusion a
un groupe organisé ? Comment dépasser la praxis individuelle, puis-
qu'elle n'est pas dépassée par le statut du groupe en fusion ? Cette
question est celle du statut de 1'un dans le multiple. Le groupe est une
multiplicité régulée par chacun, ou le tiers régulateur fait la synthese
entre le méme et l'autre. Il réduit a une commune mesure la césure
entre le méme et l'autre. Le tiers est une intentionnalité plus qu'une
identité en tant qu'individu-commun. Lindividu-commun permet a
Sartre d'échapper a l'alternative de l'individu et de la communauté,
comme une synthese a priori ne résulte pas de la synthese a poste-
riori de la rencontre entre l'individu et le commun. Nous voyons une
brusque apparition, une surrection de chacun comme individu-
commun, cela revient a la question de l'ontologie d'un étre qui n'a pas
d'étre. Le serment confere un statut particulier au groupe, statut qui
en un sens revient a l'inertie, car une organisation suppose que cha-
cun fasse ce a quoi il est attribué. Etablir la promesse de faire tou-
jours ce que nous avons juré de faire une fois, c'est cela le serment.
Par le serment, Sartre se positionne en rapport au droit. Soit, il s'éta-
blit, soit il est une volonté, pour Sartre le droit n'a pas de genese his-
torique, le serment est un acte de création du droit. En ce sens le
serment créé quelque chose du méme ordre que l'exis sociale. Ce



« Lindividualité-commune » et le surgissement du concept de « tiers régulateur » au sein du groupe
dans la Critique de la raison dialectique de Sartre

17

serment implique une sorte d'intentionnalisation de notre acte qui se
grave dans l'espace et le temps. La réciprocité médiée va permettre
d'échapper au pratico-inerte, c'est-a-dire a 1'établissement d'un cir-
cuit continu entre les individus du groupe organiseé. Il est le méme
pour tous et a la fois pour tous différents, car chacun a sa place et
tous ont une place unique qu'il doit garantir. La différenciation des
taches est garantie de l'inertie par ce lien invisible qu'est le serment.
Le serment permet au groupe de se temporaliser donc de se différen-
cier. C'est une topologie du groupe qui lui donne une tache. Com-
ment penser le paradoxe sartrien, du groupe qui donne des taches,
I'émergence d'un groupe organisé et en méme temps la permanence
de la praxis individuelle ? Ce serment met en place la terreur et la fra-
ternité, sachant que la premiére repose sur la seconde. La seule
chose qui peut tenir cette organisation c'est la peur de ne pas étre a
la hauteur de ce serment fait au groupe. La terreur fait figure d'une «
contre - altération » de I'autre en moi qui retombe dans l'exis et la sé-
rialité. La contre-altération de celui qui redevient un individu parmi
d'autres. La terreur est le seul maintien du groupe par la peur de la
trahison du serment. La violence et la terreur ont quelque chose de
cathartique, ce qui fait que cette situation baigne dans le sacre. La
terreur est le limon de la nécessité, ce qui nous soude les uns aux
autres et qui fait que nous restons nous-mémes et non un autre dans
la sérialité du pratico-inerte. Le renouvellement du serment fait que
le groupe perdure dans le temps, genése qui ne se fait pas a partir du
concept de « groupe ». Nous ne pouvons étre qu'en devenant et nous
devenons qu'en étant dans le temps. Dans la promesse nous faisons
du temps a venir une dépendance du temps présent.

Conclusion.

La fonction est médiée par les praxis du groupe, c'est-a-dire, la praxis
individuelle, non pas une raison supérieure, ni la totalité, ni l'orga-
nisme, mais intentionnelle. Le groupe c'est mon étre dans le groupe,
l'intentionnalité constituante. Chaque individu se donne comme
constitution du projet commun du groupe, car c'est toujours moi qui
pense le groupe. Ainsi le concept de praxis est-il équivalent de celui
d'intentionnalité dans la modalité de I'action. La seule réalité ontolo-
gique dans la théorie sartrienne c'est l'individu, mais cet individu
fonctionne comme une condition transcendantale de compréhension



« Lindividualité-commune » et le surgissement du concept de « tiers régulateur » au sein du groupe
dans la Critique de la raison dialectique de Sartre

de l'étre social. Le serment est un lien qui doit sa force a la liberté de
ceux qui font ce serment. Il est alors I'étre commun de l'individu
comme synthese active et jamais comme synthese passive. En agis-
sant, un individu posséde une tache circonscrite, c'est un probléme
pour l'identité de l'individu, puisque la fonction dans un méme temps
dissocie l'individu de son moi tout en le reconnaissant comme indivi-
du. Lactivite et la passivité forment l'alternative du groupe, il n'existe
que dans l'activité, sinon il n'est plus un groupe assermenté et devient
un groupe que nous pouvons décrire, ou la structure peut étre dé-
crite. L'action d'un point de vue intentionnel n'est pas produite par
des regles ou des lois. La question de l'unité que constitue le groupe
et celle de la praxis qui va avec, c'est-a-dire, notre étre de groupe est
la praxis individuelle ou de l'individu-commun. Le concept de fonc-
tion implique l'effacement de la différence individuelle, alors que si
nous pensons par le concept de fonction, nous pouvons voir l'individu
comme la seule realité du groupe de par sa praxis. Cependant, nous
devons nous poser la question de l'organisation des fonctions. Soit
nous sommes déja dans un groupe organisé et la question ne se pose
plus, soit si nous nous trouvons dans un groupe en fusion, et I'organi-
sation se dévoile alors sur le modele du « miracle », ou de la « révéla-
tion spontanée » au niveau de chaque individu qui compose ce
groupe. C'est bien en effet un phénomene d'autoregulation du
groupe, ou chacun découvre en un instant sa fonction propre et
créée en quelque sorte une division harmonique !,

1 J.P. SARTRE, Critique de la raison dialectique Tome 1, Livre I, C de la matiere
comme totalité totalisée et d'une premiere expérience de la nécessite, 2 la ma-
tiere ouvrée comme objectivation de la « praxis » individuelle et collective,
(1°r¢ éd, 1960, Critique de la raison dialectique, théorie des ensembles pra-
tiques), Paris, NRF Gallimard, 1960 p 231.

2 un énoncé apophantique est en logique un énoncé qui peut étre dit soit
vrai ou faux.

3 J.P. SARTRE, Critique de la raison dialectique Tome 1, Livre I, D Les Collec-
tifs, (1ére éd, 1960, Critique de la raison dialectique, théorie des ensembles
pratiques), Paris, NRF Gallimard, 1960, p 311.



« Lindividualité-commune » et le surgissement du concept de « tiers régulateur » au sein du groupe
dans la Critique de la raison dialectique de Sartre

4 Ce terme de facticité renvoie a notre ustensilité, c'est-a-dire au rapport
de notre conscience a la matiére et a notre situation dans le monde. J.P.
SARTRE, L'Etre et le Néant, deuxiéme partie, LEtre-Pour-Soi, Chapitre pre-
mier, Les Structures immeédiates du Pour-Soi, II, La Facticité du Pour—SmL,(lére
éd, 1948, LEtre et le Néant.), Paris, NRF Gallimard, 1950.

5 le terme d’exis est 'opposé de celui de praxis, il désigne un retour a la
passivité dans l'action, cest-a-dire un retour a la série ou sérialité de l'ac-
tion.

6 laséité de l'individu désigne son rapport a lui-méme, cest-a-dire un état
ou un individu existe pour lui-méme et par lui-méme sans voir son exis-
tence assujettie a quelque chose d'autre.

7 J.P. SARTRE, Critique de la raison dialectique Tome 1, Livre II, Du groupe a
'histoire, (1ére éd, 1960, Critique de la raison dialectique, théorie des en-
sembles pratiques), Paris, NRF Gallimard, 1960, p 404.

8 J.P. SARTRE, Critique de la raison dialectique Tome 1, Livre II, Du groupe a
['histoire, (1ére éd, 1960, Critique de la raison dialectique, théorie des en-
sembles pratiques), Paris, NRF Gallimard, 1960, p 558.

9 J.P. SARTRE, Critique de la raison dialectique Tome 1, Livre II, Du groupe a
['histoire, (1°7¢ éd, 1960, Critique de la raison dialectique, théorie des en-
sembles pratiques), Paris, NRF Gallimard, 1960, p 401.

10 J.P. SARTRE, Critique de la raison dialectique Tome 1, Livre II, Du groupe a
l'histoire, C de l'expérience dialectique comme totalisation : le niveau du
concret, le lieu de l'histoire, (lére éd, 1960, Critique de la raison dialectique,
théorie des ensembles pratiques), Paris, NRF Gallimard, 1960, p 632.

11 J.P. SARTRE, Critique de la raison dialectique Tome 1, Livre II, Du groupe a
'histoire, (1é1"e éd, 1960, Critique de la raison dialectique, théorie des en-
sembles pratiques), Paris, NRF Gallimard, 1960, p 755.




« Lindividualité-commune » et le surgissement du concept de « tiers régulateur » au sein du groupe
dans la Critique de la raison dialectique de Sartre

Francais

Comprendre le sens de I'Histoire, c'est comprendre en quoi l'individu se
méle et lutte contre le collectif qui nie sa praxis individuelle. Qui fait I'His-
toire ? Peut-il y avoir une Histoire sans une ontologie de l'étre collectif ?
Quel est le statut de l'individu devant l'unité apparente du collectif ? Une
comprehension de notre situation, en tant qu'agent agissant dans le monde,
nous permettra de penser l'individu, non plus comme une partie singuliere
d'un ensemble défini, mais comme une totalité fondamentale, a la fois indi-
viduellement libre et condition de l'avénement de I'Histoire.

Estéban Riffaud

Doctorant en Philosophie, CGC - UMR 5605 - UB
IDREF : https://www.idref.fr/128962909

ISNI : http://www.isni.org/0000000139756153


https://preo.ube.fr/shc/index.php?id=210

