Sciences humaines combinées

ISSN : 1961-9936

: Université de Bourgogne, Université de Franche-Comté, COMUE Université
Bourgogne Franche-Comté

912012
Résistance(s), révolte(s) et révolution(s)

Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez
Michel Foucault

01 March 2012.
Mathieu Fontaine

DOI: 10.58335/shc.260

@ http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=260

Mathieu Fontaine, « Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez Michel
Foucault », Sciences humaines combinées [], 9 | 2012,01 March 2012 and
connection on 30 January 2026. DOI : 10.58335/shc.260. URL :
http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=260

PREC


http://preo.u-bourgogne.fr/

Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez
Michel Foucault

Sciences humaines combinées
01 March 2012.

912012
Résistance(s), révolte(s) et révolution(s)

Mathieu Fontaine

DOI:10.58335/shc.260

@ http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=260

Introduction - Résistance et révolution : probleme et différence

1) « Mais est-elle donc si désirable, cette révolution ? » — Dessein d'une
généalogie de la révolution

2) La résistance active du fou - Emergence d'un critére généalogique

3) Répression et libération - Du diagnostic généalogique a une révolution
autre

Conclusion - Iran : révolution révolutionnaire, ou non révolutionnaire ?

Introduction - Résistance et ré-
volution : probléeme et différence

1 Si on croyait a une séparation de la vie et de l'oeuvre, c'est moins
I'«chomme» Michel Foucault, le militant! multiple, que le généalogiste
des pouvoirs que 1'on se proposerait d'étudier ici. Car «Résistance(s),
revolte(s) et révolution(s)» est un sujet qui fait probleme, si un pro-
bleme philosophique pour Foucault consiste d'abord en un soupcon
porté contre d'apparentes évidences ce qui, dégageant ainsi un
champ d'analyse nouveau, permet de mettre en lumiere des lignes de
force, de friabilité, d'infiltration possible - en somme, de la différence.
Le sujet étale en effet une multiplicité dont une unite, implicite, allant
de soi, semble se constituer : résistance, révolte et révolution appa-



Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez Michel Foucault

raissent comme autant d'exemplaires d'une méme contestation, d'un
méme refus du pouvoir. En outre le préfixe commun «ré» accentue
l'effet produit par I'énumeération : comme si n'importait, malgré une
prolifération de masques nominaux, qu'un seul visage : celui du non
(ré-action ou op-position a un homme, un événement, une injustice
etc.). Il faudrait ajouter, présents sous la plume de Foucault, I'insou-
mission, le soulevement, la dissidence, la désobéissance, l'inconduite
ou la contre-conduite pour montrer que le probleme est central,
complexe et diffus : 'exhaustivité méme ne menerait a rien de plus
qu'a faire varier, sous différents jours, le méme pole du «non», qu'on
appellera, de maniere générique ici, «résistance», synonyme au Sens
large de contre-pouvoir.

2 On devine le probleme qui retient Foucault : si la différence entre
toutes ces diverses figures du non n'est que «de degré», alors c'est la
forme la plus intensément ou quantitativement oppositive au pouvoir
(on peut faire valoir le nombre ou la force des sujets de 'action, la ra-
dicalité de son projet et I'étendue de sa portée) qui est susceptible de
s'imposer comme aiguillon ou comme norme a toutes les autres : ici,
c'est la révolution qui appellerait, d'«en haut», toutes les autres
formes «plus petites» de résistance a se subordonner a elle, et a s'ins-
crire dans son mouvement totalisant. Le probléme central de cette
étude pourrait alors étre énoncé comme suit : comment penser une
résistance qui ne souffre pas des effets normatifs liés a la révolution ?
Mieux encore : comment penser une révolution sans effets normatifs
révolutionnaires ? C'est le couple révolution-résistance qui occupera
le coeur de cette étude : on étudiera d'abord le rapport de Foucault a
la notion de «révolution», souvent réduit, et de manieére contradic-
toire, soit a un rapport univoque «pour», référant a un Foucault
hyper-militant, soit a un rapport univoque «contre», insistant sur son
rejet du «systeme» marxiste. En exhumant des expériences humaines
qui échappent a la théorie marxiste, on verra que Foucault s'interroge
moins sur la fin de toute révolution que sur la désirabilité d'une révo-
lution autre. On développera finalement la theése selon laquelle le
concept de résistance chez Foucault est en méme temps ce qui offre
un critere pour penser cette altérité — en rejetant la qualification né-
gative de toutes les résistances -, et ce qui permet de fonder cette
révolution sur les résistances — et non pas sur leur négation ou leur
ingestion.



Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez Michel Foucault

1) « Mais est-elle donc si dési-
rable, cette révolution ? » - Des-
sein d'une généalogie de la révo-
lution

3 Tout un ensemble de textes abonde, et dés les premiers écrits «ar-
chéologiques» de Foucault, pour la notion de révolution au sens
large 2 Pourtant Foucault, et dans le méme horizon, conteste le terme
de révolution, trop lourd de sens pour pouvoir étre utilisé avec ri-
gueur, et lui préfére celui de «transformation»? ; si l'archéologue
Foucault admet l'idée de révolution, il en tait 1'usage positif. Plus tard,
et jusque dans la continuité entre le cynique et la subjectivité révolu-
tionnaire esquissée dans le dernier cours de Foucault, Le courage de
la vérité, cette attraction et cette méfiance pour l'idée de révolution
ne changeront pas ; comment expliquer cette ambivalence de la révo-
lution chez Foucault ?

4 Lidée de révolution politique souléve elle aussi des critiques radicales
; il faut ici comprendre que c'est la théorie révolutionnaire marxiste
qui est visée, c'est-a-dire un certain discours, dominant et normatif,
sur la révolution. Il est intolérable, s'inquiete par exemple Foucault,
que non seulement la société, bourgeoise en son essence, mais en-
core la théorie révolutionnaire elle-méme, empéche les exclus - fous,
malades, prisonniers - de faire leur révolution. En distinguant la
plebe prolétarisée et la plebe non-prolétarisée, le marxisme s'est dé-
tourné des sans-voix ou des «résidus» disciplinaires - Foucault
constate par exemple que les révolutions du XIXeme siecle se sont
toujours doublées de révoltes dans les prisons, a la grande différence
du XXeme siecle, principalement parce que le prolétariat «syndicali-
sé», «organisé» s'est séparé du Lumpenproletariat. L'objectif de Fou-
cault est bien de «récupérer ce qui a été monopolisé par le marxisme
et les partis marxistes», «d'en finir avec le marxisme» ou de le «dé-

passer» 4

en donnant la parole a ces expériences relatives a la méde-
cine, a la sexualité, a la raison, a la folie ou a la prison. Ce que vise
Foucault, c'est effriter, fragmenter l'image de cette grande révolution
unifiée proposée par le marxisme pour lui préférer une multiplicité

de luttes locales et spécialisées. On peut penser ce renversement de



Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez Michel Foucault

la maniere suivante : s'il est vrai qu'historiquement la politique mo-
derne, bourgeoise et républicaine, est née de la Révolution, et que la
révolution doit changer dans sa forme et ses objectifs, il devient aussi
nécessaire de repenser la politique, c'est-a-dire la maniére dont, a
l'intérieur du corps social, des forces peuvent s'affronter a d'autres.
La résistance, c'est une des faces de cette politique nouvelle qui en-
tend s'interroger, dans une dimension critique, sur ses conditions de
possibilité. C'est aussi, en d'autres termes, «essayer de savoir avec le
plus d'honnéteté possible si la révolution est désirable» °, c'est-a-dire
d'une part si elle désirable en fait, essentiellement modelée par la ra-
tionalité marxiste, d'autre part si elle désirable en droit, «en elle-
méme et pour elle-méme». C'est peut-étre une des grandes idées de
Foucault sur ce point, dont le travail peut ici se lire comme une en-
treprise critique de démystification : le principal obstacle de la révolu-
tion, c'est peut-étre surtout la révolution. Exigence, donc, d'analyser
comment l'idée, 1'image ou le mythe révolutionnaire fonctionnent ;
exigence de mettre en lumiere les forces qui jouent et constituent la
révolution - en un mot, exigence de faire une généalogie de la révolu-
tion.

5 Foucault constate d'abord que, de fait, la révolution n'est plus désirée.
Ou plutot, la révolution n'est plus désirée ou voulue par les masses -
le stalinisme ayant fini d'anéantir le lien affectif et symbolique l'atta-
chant au peuple - mais par une minorité. Dans un entretien de 1977 et
interrogé sur la succession ensanglantée de Mao-Tsétoung, Foucault
évoque méme l'absence, depuis 1789, de tout espoir révolutionnaire,
de toute ligne de conduite, de tout mouvement révolutionnaire qui
puisse servir de norme d'action. Mais alors qu'il pourrait dénoncer
l'idée de révolution comme surannée et définitivement inopérante (ou
se satisfaire de cette absence de norme révolutionnaire), Foucault
s'interroge plutot sur sa désirabilité future : «a mon avis, le role de
l'intellectuel aujourd'hui doit étre de rétablir pour l'image de la révo-
lution le méme taux de désirabilité que celui qui existait au XIXéme
siecle. Et il est urgent pour les intellectuels - a supposer, bien sir,
que les révolutionnaires et une couche populaire plus vaste leur
prétent l'oreille - de restituer a la révolution autant de charmes
qu'elle en avait au XIXéme siecle. Pour cela, il est nécessaire d'inven-
ter de nouveaux modes de rapports humains, c'est-a-dire de nou-



Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez Michel Foucault

veaux modes de savoir, de nouveaux modes de plaisir et de vie
sexuelle» 5.

6 Ce qui au fond n'est plus philosophiquement désirable et ce contre
quoi Foucault évoque ces nouveaux modes de rapports humains, c'est
la théorie marxiste, et autant la théorie que le marxisme ; faire dé-
pendre la révolution de la théorie, c'est encore politiser comme
avant, en disant aux gens ce qu'ils doivent faire et pourquoi ils luttent,
c'est «parler pour les autres», selon le mot de Deleuze. Mais «si on di-
sait le contraire : qu'il faut renoncer a la théorie et au discours géné-
ral ? Ce besoin de théorie fait encore partie de ce systeme dont on ne
veut plus. [...] 'opposerai en revanche l'expérience a I'utopie. La so-
ciété future s'esquisse peut-étre a travers des expériences comme la
drogue, le sexe, la vie communautaire, une autre conscience, un autre
type d'individualité...»”. Lutter contre l'exploitation, ne considérer
l'objet de la révolution que sous un angle économique, ce sera tou-
jours reconduire la grammaire de la lutte des classes et s'unir au pro-
létariat. Or Foucault ne comprend pas les résistances, révoltes ou ré-
volutions comme des luttes contre les conditions matérielles d'exis-
tence, mais comme des luttes contre le pouvoir. Et «si c'est contre le
pouvoir qu'on lutte, alors tous ceux sur qui s'exerce le pouvoir
comme abus, tous ceux qui le reconnaissent comme intolérable
peuvent engager la lutte 1a ot ils se trouvent et a partir de leur activi-
té (ou passiviteé) propre. En engageant cette lutte qui est la leur, dont
ils connaissent parfaitement la cible et dont ils peuvent déterminer la
méthode, ils entrent dans le processus révolutionnaire» 8. Difficile de
classer ce texte parmi les pamphlets anti-révolutionnaire ; seulement
la généralite de la lutte n'est pas théorique ou aléthurgique, elle ne
dépend pas du savoir que la résistance possede du pouvoir - ce serait
inévitablement faire de la résistance un pouvoir-savoir, et c'est prin-
cipalement le reproche que Foucault fait a la théorie marxiste ici -,
mais de la systématicité méme du pouvoir, identique en son «sens» et
multiple en ses applications, si bien qu'en multipliant les points de ré-
sistance, en fragilisant localement les prises du pouvoir, la singularité
des luttes et des expériences peut se substituer a la globalité de la
théorie marxiste, comme si Foucault «élevait» la révolution au pluriel,
tout en «abaissant» sa portée. Non pas le pouvoir-substance, souve-
rain, contre lequel opposer la révolution unique et nécessaire — mais
des résistances multiples contre des pouvoirs multiples.



Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez Michel Foucault

7 Ces luttes anarchiques, en tous les cas, ne répondent pas a la «mor-
phologie révolutionnaire, au sens classique du mot "révolution", dans
la mesure ou révolution désigne une lutte globale et unitaire de toute
une nation, de tout un peuple, de toute une classe, au sens ou révolu-
tion désigne un processus qui promet de bouleverser de fond en
comble le pouvoir établi, de I'annihiler dans son principe, au sens ou
revolution voudrait dire une lutte qui assure une libération totale,
une lutte impérative puisqu'elle demande en somme que toutes les
autres luttes lui soient subordonnées et lui demeurent suspendues».
Sans prophétiser la mort de la révolution, Foucault constate que
«nous sommes peut-étre en train de vivre la fin d'une période histo-
rique qui, depuis 1789-1793, a éte, au moins pour 1'Occident, dominée
par le monopole de la révolution, avec tous les effets de despotisme
conjoints que cela pouvait impliquer» °. Les rapports de Foucault a la
révolution ne sont pas trop simplement de rejet ou d'adhésion ; il y a
en méme temps une fascination pour la révolution et une profonde
aversion pour la forme, l'idée, le mythe révolutionnaire auxquels le
marxisme participe. L'idée paradoxale de Foucault, c'est bien que ce
qui est censé étre vecteur de liberté et d'émancipation est le plus in-
vesti de pouvoir - c'est que l'obstacle premier de la révolution, c'est la
revolution. Pour résoudre ce paradoxe, on partira de ces «luttes-
expériences» que Foucault oppose aux «effets de despotisme» révo-
lutionnaires, afin de montrer que la révolution se trouve, dans la pen-
sée de Foucault, colonisée, dépassée et fondée par et sur la notion de
résistance. On demandera alors comment peut étre pensée cette ré-
sistance dans une acception critique, en ce sens qu'elle identifie et li-
bére des effets normatifs de la révolution. On demandera alors, selon
les termes de Horckheimer : «mais est-elle donc si désirable, cette ré-
volution ?».

2) La résistance active du fou -
Emergence d'un critére geneéalo-
gique

8 Foucault est amené a réfléchir sur la notion de résistance a travers
celle de pouvoir ; dans Surveiller et punir, Foucault analyse pour la
premiere fois — pour ce qui est des oeuvres - ce couple en retracant



Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez Michel Foucault

la généalogie du pouvoir punitif. Qu'est-ce que le pouvoir ? Au-dela
de toute question de méthodologie, le pouvoir, c'est ce qui cherche
avant tout a subjuguer, maitriser et réduire au silence les résistances,
révoltes et révolutions possibles : I'apparition du pouvoir disciplinaire,
explique en substance Foucault, permet de diminuer les colits écono-
miques du pouvoir, mais aussi les cofits «politiques» du pouvoir, au
sens ou l'on voit s'abaisser les mécontentements et les possibilités de
révolte, que le pouvoir monarchique ou souverain pouvait encore
susciter. Le probleme du pouvoir punitif de souveraineté, c'était qu'en
voulant montrer, comme exemple et comme lecon au peuple, la
toute-puissance et l'invincibilité du roi sur le corps massacré du cri-
minel - qu'on pense a I'ouverture de Surveiller et punir relatant l'exé-
cution du régicide Damiens -, un processus inverse se creait, qui
voyait le peuple trouver prétexte a revanche dans ces spectacles de
gratuité royale. Alors que I'épouvante des supplices créait des foyers
d'illéegalismes et de vengeances multiples, la société disciplinaire qui
se greffe sur le vieux pouvoir souverain vise une maitrise intégrale et
détaillée de la population : «la politique, comme technique de la paix
et de l'ordre intérieurs, a cherché a mettre en oeuvre le dispositif de
l'armée parfaite, de la masse disciplinée, de la troupe docile et
utilex 10,

9 De méme, si le Panoptique est un modele parfait, idéal, sans résis-
tance, comme regne de la pure transparence, il a été utilisé, comme
modele d'économie politique, afin de réduire au maximum les contre-
pouvoirs. Les disciplines sont le garant de cette réussite : en dé-
taillant et en s'infiltrant dans les plus infimes courbures des réalités
humaines, le pouvoir disciplinaire parvient a diminuer d'autant plus
les risques de soulevement qu'il s'applique sans discontinuité et sans
interruption : en prenant en charge, en surveillance et en controle
l'intégralité de la vie humaine, le pouvoir disciplinaire devient en me-
sure de réduire a presque zéro les résistances, révoltes et révolutions.
En un sens, la discipline neutralise, et bien mieux que le pouvoir sou-
verain, «toutes les forces qui se forment a partir de la constitution
méme d'une multiplicité organisée ; elle doit neutraliser les effets de
contre-pouvoir qui en naissent et qui forment résistance au pouvoir
qui veut la dominer : agitations, révoltes, organisations spontanées,
coalitions - tout ce qui peut relever des conjonctions horizontales» I,
Le pouvoir, c'est bien d'abord la maitrise de toutes ces conjonctions



Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez Michel Foucault

10

11

horizontales, qui s'équivalent sous la banniere du «non» lancé contre
le pouvoir. Le theme se redouble méme ou se «perfectionne» dans le
cas des disciplines, puisque le pouvoir tend a supprimer les «conjonc-
tions horizontales» moins par éradication que par calcul et gestion
des illégalismes : Foucault explique notamment comment la délin-
quance a été contrdlée, limitée dans sa dangerosité et aiguillée pour
que ses dommages soient les plus faibles possibles (profit sous le
double jour, toujours, de I'économie et de la politique). La délinquance
se trouve ainsi utilisée par le pouvoir pour inspirer la crainte au reste
de la population, contrdler et saboter les mouvements révolution-
naires. Le moteur du pouvoir disciplinaire, quant au panoptique ou a
la gestion des illégalismes, c'est la peur d'une plebe criminelle, révo-
lutionnaire, barbare, immorale et sans loi. Le pouvoir, c'est d'abord ce
qui dit non a ce qui dit non au pouvotr.

De méme, dans les premiers cours du Pouvoir psychiatrique prononcé
en 1974, Foucault insiste sur l'importance pour le pouvoir de lutter
contre un danger, une force, une résistance, une menace, qui est le
fou. Foucault reprend ici ses analyses de 1'Histoire de la folie, ou il dé-
crivait, a I'éepoque de la Révolution, le passage d'une perception de la
folie comme erreur a une perception de la folie comme force, volonté
et pouvoir : «ce par quoi on assigne la folie du fou a partir du début
du XIXeme siecle, disons que c'est l'insurrection de la force, c'est que,
dans le fou, une certaine force se déchaine, force non maitrisée, force
peut-€tre non maitrisable» ; en somme «il s'agit non plus de recon-
naitre l'erreur du fou, mais de situer tres exactement le point ou la
force déchainée de la folie léve son insurrection» 2, La psychiatrie
considere la folie comme une grande force insurrectionnelle, comme
un noyau de volonté toujours susceptible de se révolter. A partir de
ce constat, l'asile peut €tre analysé par Foucault comme une des voies
par lesquelles la thérapeutique de la folie, la «guérison», est d'abord
domination et soumission de la folie-résistance.

Ce schéma ou le pouvoir se définit comme ce qui subjugue la résis-
tance est alors supplanté par le développement dune conception cri-
tique de la résistance, au sens ou celle-ci référe a la fois a un pouvoir
qui cherche a la subjuguer et a 'échappée de tout pouvoir - ce qui ré-
vele ou force a se révéler les conditions d'existence de tout pouvoir.
Dans le Pouvoir psychiatrique, cette résistance interne au pouvoir-
savoir psychiatrique prend d'abord la forme de la simulation, mais



Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez Michel Foucault

12

non de celle, avertit Foucault, qui de la non-folie mimerait la folie -
de celle plutdt qui, de la folie et a partir de son opacité, se fabrique un
instrument de lutte contre les appareils de mesure et de qualification
psychiatriques. Se posant d'emblée comme sachant la vérité du fou, le
psychiatre légitime le pouvoir qu'il a sur lui ; mais la folie de répondre
. «je vais poser en moi-méme le mensonge. Et, par conséquent,
lorsque tu manipuleras mes symptdmes, lorsque tu auras affaire a ce
que tu appelles la maladie, tu te trouveras piége, car il y aura au mi-
lieu méme de mes symptomes ce petit noyau de nuit, de mensonge
par lequel je te poserai la question de la veérité». Si bien qu'en impo-
sant le faux a l'intérieur du dispositif psychiatrique, Foucault peut
considérer que «le mensonge de la simulation, la folie simulant la
folie, ¢ca a éteé l'anti-pouvoir des fous en face du pouvoir psychia-
trique», le processus par lequel les malades tentaient de lui échapper,
la maniere dont «on batissait ce monde de la simulation par lequel on
résistait au pouvoir psychiatrique» : modele de la lutte laissant filtrer
«le grondement de la bataille» et de la révolte, puisque Foucault parle
aussi de la «grande insurrection simulatrice» qui traverse au XIXeme
siecle le systeme psychiatrique et asilaire.

En simulant, le fou fragilise cette distribution binaire et figée entre
médecin porteur de vérité et malade englué dans le faux pour intro-
duire le probléeme de la vérité a l'intérieur de la folie elle-méme, en-
trainant par la un double déplacement, une double dynamique : dé-
placement contraignant le médecin a un autre déplacement, une
autre prise, un autre «coup» pour conserver son pouvoir initial sur le
fou ; et déplacement foucaldien qui consistera a ne plus faire I'his-
toire de la psychiatrie a partir «du psychiatre et de son savoir, mais
qui gravitera enfin autour du fou» 13, histoire donc généalogique ou
critique, de déprise ou de démystification du pouvoir et de ses se-
crets. A la suite de cette premiere simulation, I'histoire du systeme
psychiatrique ou asilaire devient un champ de relances successives
entre investissements et réinvestissements du pouvoir, réponses et
décalages de la résistance, sur la ligne trouble de la vérité et du men-
songe. Il n'y a qu'a constater le vocabulaire de Foucault dans ce cours
de 1974 : «front de résistance», «contre-manoeuvre», «militantisme»,
«tourbillon de la bataille», pour voir comment le paradigme de la ré-
volution est colonisé par celui de la résistance congue comme vis-a-
vis irréductible du pouvoir, comme l'invincible autre. Si le fou est



Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez Michel Foucault

13

14

d'abord une force insurrectionnelle qu'il faut corriger, prendre en
charge, controler, il est aussi ce que le pouvoir ne peut jamais totale-
ment contraindre, ne peut jamais absolument supprimer : le «reste»
du pouvoir. On voit ainsi qu'il est moins question, au sujet de la simu-
lation du fou, d'une libération relative a une répression, que d'une ac-
tivité créatrice mettant en lumiere une lutte indéfinie, ou le pouvoir,
mis en présence d'une différence, est somme de réagir et de se mani-
fester. Le critére a I'aune duquel Foucault peut diagnostiquer la révo-
lution - et qu'il fait émerger d'une conception «critique» de la résis-
tance - c'est l'activité, ou la positivité.

3) Répression et libération - Du
diagnostic généalogique a une ré-
volution autre

C'est dans La volonté de savoir que Foucault décrit ce qu'il entend par
I'image, le mythe ou méme la «révolution révolutionnaire» : «nous
n'en parlons guere sans prendre un peu la pose : conscience de bra-
ver l'ordre établi, ton de voix qui montre qu'on se sait subversif, ar-
deur a conjurer le présent et appeler un avenir dont on pense bien
contribuer et hater le jour. [...] Parler contre les pouvoirs, dire la véri-
té et promettre la jouissance ; lier I'un a I'autre l'illumination, I'affran-
chissement et des voluptés multipliées» 4. Le probléme pour Fou-
cault est le suivant : pourquoi est-ce la révolution, ou plutot ce mythe
révolutionnaire composé d'éléments discursifs divers, comme la ré-
vélation de la vérité, le bouleversement de l'ordre et la prophétie d'un
nouvel Age d'or, qui a investi la sexualité ? Ou encore : pourquoi les
sociétés imposent-elles au sexe la norme révolutionnaire, dans les
termes de répression et de libération ? Au fond, quel est le fonction-
nement politique du discours révolutionnaire ? Pour reprendre la
question nietzschéenne, qui parle quand on parle de révolution révo-
lutionnaire ou libératrice ?

L'écueil de la libération ultime, Foucault I'aborde dans son analyse du
texte Qu'est-ce que les Lumieres ? lorsque Kant évoque, apres avoir
constaté que les hommes ne peuvent sortir par eux-mémes de 1'état
de minorité a cause de leur propre paresse et lacheté, I'hypothese
selon laquelle certains hommes, s'appuyant sur leur autonomie, par-



Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez Michel Foucault

15

viennent malgré tout a sortir de cet état, en profitent pour prendre
autorité sur les autres et décident de jouer le role de libérateurs. Fou-
cault cite Kant : «c'est la la loi de toutes les révolutions - c'est écrit
en 1784 - que ceux qui les font retombent nécessairement sous le
joug de ceux qui ont voulu les libérer»®. En reprenant l'image du
Panoptique de Bentham, on peut dire qu'il ne suffit pas de prendre
possession de la tour centrale pour réussir une révolution : la struc-
ture, les rapports de visibilité et de pouvoir entre la tour et les cel-
lules demeurent inchanges, et les nouveaux observateurs demeurent
des observateurs. Le principe foucaldien, c'est qu'on ne sort pas du
pouvoir ou plutdt des asymétries inter-individuelles courant a travers
le champ social, et la plus libératrice des révolutions n'échappe pas a
cette nécessité. Si bien qu'un diagnostic généalogique peut étre établi
: non seulement le mythe de la révolution ultime est illusoire, mais il
est, comme le discours répressif qui le sous-tend, un dispositif de
pouvoir-savoir destiné a réduire a la passivité les révoltes et les résis-
tances possibles : il «est, en fait, un formidable outil de controle et de
pouvoir. Il se sert, comme toujours, de ce que disent les gens, de ce
qu'ils ressentent, de ce qu'ils esperent. Il exploite leur tentation de
croire qu'il suffit, pour étre heureux, de franchir le seuil du discours
et de lever quelques interdits. Et il aboutit en fait a rabattre et a qua-
driller les mouvements de révolte et de libération» 16,

Alors qui parle dans la révolution libératrice ? Foucault se détache ici
de la tradition qu'il nomme <«juridico-répressive» dont participe le
marxisme, pensant le pouvoir comme «loi qui dit non», et répondant
au schéma dynamique liberté-répression-libération. Largument de
Foucault est simple : s'il n'était pas un inhibiteur, un principe d'op-
pression, d'interdiction, de barrage, le pouvoir ne serait pas accepté ;
et s'il est toléré, c'est a la condition d'occulter ce qui en lui est l'es-
sentiel, c'est-a-dire son caractere positif d'incitation, de production
et de multiplication : «le pouvoir, comme pure limite tracée a la liber-
té, c'est, dans notre société au moins, la forme générale de son ac-
ceptabilité» I7. Qui parle de révolution, dans ce cas, parle moins de ré-
sistance que de pouvoir et de reconduction du pouvoir : les résis-
tances sont davantage pouvoir que résistance si elles sont pensées
comme figures du non. Et le probleme de cette étude trouve solution
: résistance et révolution sont distinguables parce qu'elles sont por-
tées par des rationalités opposées. La révolution est portée par une



Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez Michel Foucault

16

conception répressive du pouvoir : elle le reconduit plus qu'elle ne lui
résiste. La résistance foucaldienne tient compte de la positivité du
pouvoir, en étant au moins aussi créatrice et mobile que lui. En un
sens, tout dit non dans la mythologie révolutionnaire : le pouvoir dit
non a la liberté, et la révolution ne sortira de lI'impasse répressive que
dans un grand non libérateur. Dans la pensée politique de Foucault,
tout dit oui davantage que non, pouvoir et résistance, dans une suc-
cession de relances et de déplacements. Si bien qu'a la révolution ré-
volutionnaire, comme pouvoir-savoir, Foucault substitue la révolution
non révolutionnaire, fondée sur la résistance : «I'essaimage des points
de résistance traverse les stratifications sociales et les unités indivi-
duelles. Et c'est sans doute le codage stratégique de ces points de ré-
sistance qui rend possible une révolution, un peu comme I'Etat re-
pose sur l'intégration institutionnelle des rapports de pouvoir» 8.
C'est un des rares passages ou Foucault envisage la révolution non
pas comme «objet» généalogique mais dans un usage positif - comme
révolution désirable. L'analogie relations de pouvoir/Etat et relations
de résistances/révolution est suffisamment explicite : la révolution
foucaldienne repose, comme sa condition de possibilité, sur une mul-
tiplicité de résistances. Sorte de révolution par le bas, la révolution
foucaldienne s'appuie sur un réseau de luttes engageant a la fois créa-
tion et refus et ne s'en sépare pas. Le pouvoir-savoir révolutionnaire,
a l'inverse, s'éloigne d'autant plus des expériences critiques et posi-
tives — qui pourtant le fondent -, qu'il s'approche des effets despo-
tiques qu'il prétend renverser.

Conclusion - Iran : réevolution reé-
volutionnaire, ou non révolution-
naire ?

Foucault débute son cours de 1983, Le gouvernement de soi et des
autres, par une analyse du rapport entre les Lumieres kantiennes et la
Révolution. Ce qui intéresse Kant dans la Révolution, ce n'est pas le
vacarme de l'agitation révolutionnaire, car la Révolution en elle-
méme n'est pas tellement a faire, mais la Révolution «spectatorielle»,
la Révolution du point de vue de la maniere dont elle accueillie, re-
présentée, regardée, du point de vue par conséquent de l'enthou-



Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez Michel Foucault

17

18

siasme qu'elle crée. Foucault note l'importance de ce texte «qui se
donne comme une prédiction, un texte prophétique, sur le sens et la
valeur qu'aura, non pas encore une fois la Révolution, qui de toute
facon risque toujours de tomber dans l'orniere, mais la Révolution
comme événement, comme sorte d'événement dont le contenu
meéme est inimportant, mais dont l'existence dans le passé constitue
une virtualité permanente, constitue pour l'histoire future la garantie
du non-oubli et de la continuité méme d'une démarche vers le pro-

gres» 19,

Ce texte, en un sens, est une maniere de revenir sur les événements
en Iran, et sur les railleries lancées contre l'enthousiasme aveugle de
Foucault pour le soulevement iranien. L'intérét de ce détour kantien
est aussi le fil conducteur de cette étude : l'essentiel dans la révolu-
tion, ce n'est pas la révolution, ou bien : le principal écueil de la révo-
lution, c'est la révolution elle-méme. Ce qui retient Foucault, c'est
d'abord que la révolte est désirée, voulue par le peuple ; c'est que la
«révolution» soit l'objet d'un enthousiasme généralisé. En Iran, Fou-
cault croit déceler une révolte qui échappe a la grammaire de la lutte
des classes, une révolution non révolutionnaire, une résistance col-
lective spontanée, singuliere, dans laquelle on ne retrouve pas les
deux criteres propres a la «morphologie révolutionnaire» : il ne s'agit
pas d'une révolte contre une exploitation économique mais contre du
pouvoir, et il ne s'agit pas d'une injonction portée par une avant-
garde prophétisant l'action a I'aide de grands schémas théoriques. Ou
plutdt : si 'on peut analyser le soulevement iranien en termes de
contradictions économiques dans un vocable quasi-marxiste de la
lutte des classes, Foucault préfere s'intéresser, dans la continuité de
Kant, a la maniere dont le mouvement est représenté, vécu, expéri-
mente.

Quelle est 1'ame de la révolution si elle n'est plus «marxiste» ou «ré-
volutionnaire» ? En évoquant l'lran, Foucault de répondre : elle se
fonde sur les résistances locales, sous le double jour d'une déprise et
d'une création, a partir desquelles seulement une révolution est pen-
sable : «surtout, il nous faut changer nous-mémes. Il faut que notre
maniere d'étre, notre rapport aux autres, aux choses, a l'éternité, a
Dieu, etc., soient completement changés, et il n'y aura de révolution
réelle qu'a la condition de ce changement radical dans notre expé-
rience» 20, Sous la «révolution non révolutionnaire» envisagée par



Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez Michel Foucault

19

Foucault operent des luttes-expériences contre des assujettisse-
ments permanents. L'enjeu pour Foucault, et ce contre le marxisme,
c'est de ne pas rendre entierement intelligible le soulevement en Iran
- ne pas tout subordonner a la théorie -, mais de laisser une part
d'inexplicable a cette multiplicité de rayonnements dans laquelle la li-
berté, hors nature et sans raison - la encore dans un héritage kantien
-, est mise en pratique ; l'enjeu, c'est de refuser l'évidence facile et les
effets normatifs concluant de la sorte : en Iran, «l'histoire vient de
poser au bas de la page le sceau rouge qui authentifie la révolu-
tion» 2. Car Foucault l'affirme explicitement : le mouvement iranien
est une singularité irréductible qui n'a pas subi la «loi» des révolu-
tions : «quand je suis parti d'Iran, la question qu'on me posait sans
cesse était bien sir : "Est-ce la Révolution ?" (c'est a ce prix qu'en
France toute une opinion consent a s'intéresser a ce qui n'est "pas de
chez nous"). Je n'ai pas répondu [...] C'est l'insurrection d’hommes aux
mains nues qui veulent soulever le poids formidable qui pese sur cha-
cun de nous, mais plus particulierement, sur eux, ces laboureurs du
pétrole, ces paysans aux frontieres des empires : le poids de l'ordre
du monde entier. C'est peut-étre la premiere grande insurrection
contre les systemes planétaires, la forme la plus moderne de la re-
volte et la plus folle» %2, Cette singularité de I'lran que Foucault dé-
fend contre les effets despotiques de la révolution devient le principe
sur lequel il va justifier son intérét pour le soulévement malgré la
tournure a posteriori des événements : en un sens, et dans une conti-
nuité kantienne, le fait que la révolution achoppe - son devenir histo-
rique « malheureux » - n'est pas un argument contre la révolution, et
surtout pas contre sa désirabilité.

LIran permet enfin au philosophe de revenir sur la distinction entre
la morphologie surannée de la révolution (selon le schéma liberté —
pouvoir qui dit non - révolution libératrice), et la rationalité critique
de la résistance, concue comme échappée a tout pouvoir (selon le
schéma de pouvoirs et de résistances se relancant indéfiniment). Si la
révolution est la principale résistance a la révolution, on peut dire
que la résistance doit étre autant la principale résistance a la révolu-
tion que le fondement d'une révolution autre. Finalement, toutes les
résistances relevent d'un oui et d'un non. L'écueil de la révolution
normant les figures du non semble évité ; le risque inverse, ou la
contestation la plus intensément créatrice s'imposerait comme



Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez Michel Foucault

norme des autres formes, semble également difficilement soutenable,
si une résistance releve toujours d'une irréductible nouveauté, d'une
singularité, sans prise, ne serait-ce que dans l'instant ou les dés re-
tombent, pour un pouvoir-savoir surplombant : pure différence.

1 Dans sa biographie, Didier Eribon écrit : «A partir de 1969, Foucault va
commencer d'incarner la figure méme de l'intellectuel militant» Michel Fou-
cault, Flammarion, Paris 1989, page 222

2 Entre autres exemples, un texte prononcé en 1970 indique qu'alors que la
révolution est niée dans la grande «mythologie biologique de I'histoire» du
XIXeme siecle, c'est-a-dire dans le long fil des mutations minuscules et im-
perceptibles de la vie, la révolution est revalorisée par l'histoire archéolo-
gique de Foucault, qui permet de décrire des transformations brutales, des
seuils, des coupures, des naissances violentes, des épistémes et des discon-
tinuités... Michel Foucault, Dits et Ecrits, Paris, Quarto Gallimard 2001, I
pages 1148-1149.

3 Quand on lui objecte qu'il s'agit, dans le domaine d'histoire des sciences,
de transformation plutdt que de révolution, il acquiesce : «j'ai toujours a ce
sujet fait I'économie du mot révolution. Je lui ai préféré celui de transforma-
tion» Dits et Ecrits, I page 927

4 Dits et Ecrits, Il page 603

5 Ibid, Il page 267

6 Ibid, II page 86

7 Ibid, I page 1102

8 Ibid, I page 1183

9 Ibid, Il page 547

10 Michel Foucault, Surveiller et punir, Paris, Gallimard 1975, page 197
11 Ibid, page 255-256

12 Michel Foucault, Le Pouvoir psychiatrique, Gallimard 2003, page 9
13 Pour toutes les citations, Le Pouvoir psychiatrique, pages 134-138

14 Michel Foucault, La volonté de savoir, Paris, Gallimard 1976, page 14



Résistance(s), révolte(s) et révolution(s) chez Michel Foucault

15 Michel Foucault, Le gouvernement de soi et des autres, Paris, Gallimard
2008, page 33

16 Dits et Ecrits, II page 259

17 La volonté de savoir, page 114

18 Ibid, page 127

19 Le gouvernement de soi et des autres, page 21
20 Dits et Ecrits, Il page 749

21 Ibid, I page 759

22 Ibid, Il page 716

Francais

On s'évertuera a débrouiller les rapports qui peuvent exister entre les no-
tions de résistance, de révolte et de révolution en suivant plus précisément,
comme fil conducteur de I'étude, le lien double de fascination et de mé-
fiance qui retient Michel Foucault a l'idée de révolution. On demandera si et
comment peuvent s'articuler toutes ces multiples figures d'opposition au
pouvoir, et singulierement si la révolution, dans ses modalités héritées de la
tradition marxiste et les effets normatifs qu'elles véhiculent, n'est pas la
principale résistance a une révolution autre - peut-étre davantage respec-
tueuse de la singularité ou de la différence qui définit toute action de résis-
tance. On demandera par conséquent si toute résistance contre « du » pou-
voir ne devrait pas se redoubler en une résistance contre une certaine ten-
tation révolutionnaire. En somme, on voudrait penser une résistance, une
révolte, et méme une révolution, non révolutionnaire.

Mathieu Fontaine

Doctorant en Philosophie, CGC - UMR 5605 - UB
IDREF : https://www.idref.fr/226960498


https://preo.ube.fr/shc/index.php?id=261

