Sciences humaines combinées

ISSN : 1961-9936

: Université de Bourgogne, Université de Franche-Comté, COMUE Université
Bourgogne Franche-Comté

12]2013
Actes du colloque interdoctoral 2013

[.a construction sociale des miracles de
Lourdes

Article publié le 01 septembre 2013.

Laetitia Ogorzelec

DOI:10.58335/shc.331

@ http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=331

Laetitia Ogorzelec, « La construction sociale des miracles de Lourdes », Sciences
humaines combinées[], 12 | 2013, publié le 01 septembre 2013 et consulté le 29
janvier 2026. DOl : 10.58335/shc.331. URL : http://preo.ube.fr/shc/index.php?
id=331

La revue Sciences humaines combinées autorise et encourage le dépot de ce pdf

dans des archives ouvertes.

PREO est une plateforme de diffusion voie diamant.


http://preo.u-bourgogne.fr/
https://www.ouvrirlascience.fr/publication-dune-etude-sur-les-revues-diamant/

[.a construction sociale des miracles de
Lourdes

Sciences humaines combinées

Article publié le 01 septembre 2013.

122013
Actes du colloque interdoctoral 2013

Laetitia Ogorzelec

DOI:10.58335/shc.331

@ http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=331

1 Mon travail part d'un étonnement : il existe au sein méme du sanc-
tuaire de Lourdes une instance médicale permanente chargée de
controler les déclarations de guérisons. L'existence d'une telle struc-
ture en un lieu de croyance suscite un certain nombre de questions :
Pourquoi y a-t-il un Bureau Médical a Lourdes et pas dans d’autres
sanctuaires ? Quelle est la place des médecins dans la procédure de
reconnaissance des guérisons de Lourdes ? Qu'est-ce qui permet de
donner un sens a l'activité des médecins au sein de ce sanctuaire ?

2 Pour répondre a ces questions, je me suis intéressée a l'histoire des
évenements de Lourdes (1858) en m'appuyant sur les archives (no-
tamment administratives) de cette périodes réunies par le théologien
R. Laurentin (1957-1966). Lanalyse de ces pieces montre quavant
d'étre intégré dans le registre du mythe, les visions de Bernadette
Soubirous et les premieres guérisons de Lourdes ont d’abord consti-
tué un « désordre intolérable » pour ceux qui ont di en répondre
dans l'administration impériale et le clergé. On peut se demander ce
quil y avait de si inquiétant dans le fait que des gens se soient ras-
semblé autour d'une jeune fille dans un lieu reculé d'une petite ville
de province ¢loignée de la capitale ? Ou était le danger et de quelle
nature était-il ?

3 A cette époque (encore marquée par les différents épisodes révolu-
tionnaires de 1789, les journées de 1830 et celles de février ou de juin



La construction sociale des miracles de Lourdes

1848), la foule est per¢cue comme dangereuse car elle semble imprévi-
sible. Et lorsqu'on prend connaissance des archives, on peut consta-
ter que I'administration ne commence a préter attention aux visions
de Bernadette quen raison de l'extraordinaire mouvement de foules
quelles provoquent. Plus que l'idée d’apparition mariale, c'est donc le
désordre constitué par l'affluence subite et spontanée de milliers de
personnes qui inquiete d’abord l'autorite civile.

4 Que va faire l'administration ? A Paris, le ministre des cultes exige que
le désordre cesse. Selon lui, il importe de mettre un terme a ces ras-
semblements qui risquent de « jeter le discrédit sur le gouvernement
de 'Empereur et de compromettre la dignité de la religion et les veri-
tables intéréts du catholicisme ». En effet, 'oratoire populaire qui
s'improvise alors autour de la grotte, ne risque-t-il pas de faire
concurrence a I'Eglise ? Le préfet fait occuper militairement les
abords de la grotte. La dévotion qui s’y improvise est proscrite, tra-
quée par la loi comme un deélit.

5 Mais, face a l'application de ces mesures répressives, la foule gronde.
Et, a la colere des foules se rajoute une autre difficulté : Les vision-
naires se multiplient aux abords de la grotte. On parle d'une véritable
« épidémie ». A cet égard, le commissaire de Lourdes écrit dans un
rapport au préfet : « La contagion sétend chez les enfants de
Lourdes. Autour de ceux qui croient voir, les autres s'excitent, baisent
la terre, brandissent des chapelets. A défaut de la fontaine interdite,
certains hantent les fontaines voisines. C'est comme une éruption qui
sétend sur la surface du pays » (Laurentin, 1958 : 19).

6 Completement dépassées par les événements, la police et 'adminis-
tration impériale s'interrogent : mais que fait I'Eglise ? Elle hésite.
L'évéque de Tarbes a pris connaissance des critiques avancées, dans
les journaux, par les rationalistes qui reprochent a la « Sainte Vierge »
de « faire des apparitions a Lourdes et non a Paris », de se « montrer
a Bernadette et non a I'académie des Sciences ». Face a ces railleries,
il souhaite rester prudent. Ce n'est qu'en 1862 (4 ans plus tard !) que,
sous la pression du pouvoir politique, il rend son jugement et recon-
nait finalement l'authenticité des apparitions et de certaines guéri-
sons.

7 Ce jugement ne permet-il pas de transformer les foules qui se ras-
semblaient en ce lieu désert et qui inquiétaient tant l'autorité poli-



La construction sociale des miracles de Lourdes

10

tique en processions de pélerins encadrés par 'Eglise ? Ne donne-t-il
pas une forme intelligible et presque rassurante (le culte marial) a ce
qui fut, pendant plusieurs année, un désordre innommable et poten-
tiellement dangereux ?

Au terme de ce petit détour historique, on s'apergoit quautour des
évenements de Lourdes, il y avait deux niveaux différents de controle
social : celui de l'administration impériale et celui de I'Eglise. Le savoir
médical viendra s'insérer entre ces deux strates disciplinaires. L'étude
de T'histoire permet de comprendre que le regard porté par les méde-
cins sur les guérisons déclarées « miraculeuses » s'inscrit d’abord
dans une stratégie plus vaste de controle social des événements. Car,
s'il faut calmer les agitations et canaliser les foules, il faut également
éteindre les innombrables rumeurs qui propagent et multiplient de
facon imaginaire les cas de guérisons spontanees. Cest dans le cadre
de cette stratégie d’encadrement des événements que s’inscrit, en
1883, au sein du sanctuaire de Lourdes, la création d'une instance
médicale chargée de controler les revendications de guérisons mira-
culeuses.

A un deuxiéme niveau, la création du Bureau Médical de Lourdes per-
met aussi de répondre a un autre probleme. En effet, que cette ins-
tance ait vu le jour au moment précis ou la médecine parisienne at-
teignait le sommet de sa gloire internationale pour ses travaux sur
I'hystérie n'est peut-étre pas une coincidence ! Il faut réagir, entre
autres, contre J.-M. Charcot et son Ecole de la Salpetriére qui inva-
lident toute procédure de reconnaissance miraculeuse en soutenant
que les saints, les martyrs et les miraculés relevent simplement de
mécanismes psychopathologiques et que les guérisons supposées mi-
raculeuses s'expliquent en terme de conversion hystérique.

De ce point de vue, le dispositif que I'Eglise met en place avec la créa-
tion du Bureau Médical peut se comprendre comme une réplique.
Afin de neutraliser et rejeter les attaques des adversaires des mi-
racles, les médecins du Bureau Médical vont étre explicitement char-
ges de faire la distinction entre les guérisons « hystériques » et celles
relevant de véritables troubles « organiques ». Ils doivent, en quelque
sorte, trier les véritables guérisons inexplicables susceptibles de
convaincre les sceptiques en rejetant les fausses déclarations de gue-
risons qui risqueraient de jeter le discrédit sur le lieu saint. Autre-



La construction sociale des miracles de Lourdes

11

12

13

ment dit, la Salpétriere lance cette attaque : "Ce que Lourdes fait,
nous pouvons aussi bien le faire. Nous faisons des convulsions, nous
pouvons aussi faire des guérisons" Ce a quoi Lourdes rétorque :
"Guérissez tant que vous voudrez. Il y a un certain nombre de guéri-
sons que vous ne pourrez pas faire et que nous ferons".

C'est bien dans cette perspective que, dune maniere générale, les
médecins de Lourdes mettront systématiquement l'accent sur :

« des retours a la santé en 'absence de toute médication appropriée » ;

le caractere « imprévisible » de guérisons, comme « émanant d'une cause
libre dominant la matiere et les lois qui la régissent » ;

la « suppression de la convalescence » constituant, « sans doute possible, le

signe irrécusable, la preuve palpable de l'extraordinaire dans la guérison ».

Ainsi, I'un des responsables du Bureau Médical écrira en 1911 : « On
voit guérir a Lourdes instantanément des 1ésions matérielles de tissus
organiques, sur lesquelles la suggestion est sans effet. Il n'y a qua
Lourdes qu'on observe des cicatrisations instantanées de plaies ! Qui
donc oserait comparer ces pauvres malades qui touchent aux der-
nieres limites de la résistance, a ces fascinées de la Charité qui s'en-
dorment en fixant un miroir a alouettes ? » (Boissarie, 1911 : 94).

Il est intéressant de noter que les critiques avancées par les oppo-
sants aux miracles sont intégrées dans le fonctionnement du Bureau
Médical et méme utilisées afin de renforcer la crédibilité des gueéri-
sons. Mais, a cette époque, les médecins de Lourdes vont encore plus
loin. Si I'hystérie constitue l'occasion d'une attaque cest aussi celle
d’'une opportunité. A leurs détracteurs, ils n’hésitent pas a rétorquer :
« Les maladies nerveuses ! Nulle part on ne les connait, on ne les étu-
die mieux qua Lourdes. Cest une clinique sans rivale et par le
nombre et par la variété des sujets. Au lieu de se moquer du spectacle
de Lourdes, les médecins devraient profiter de ce champ incompa-
rable d'observation. Venez examiner nos malades ! Jamais clinique n’a
été ouverte comme la notre a tous les médecins qui se succedent
pendant toute la durée des pelerinages et dont le nombre s’accroit
chaque année » (Boissarie, 1911). Au début du XX€ siecle, les médecins
de Lourdes estiment méme pouvoir former sur cette question une
troisiéme école ('Ecole de Lourdes) a coté de celles de la Salpétriére
et de celle de Nancy.



La construction sociale des miracles de Lourdes

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

Afin de bien comprendre le role des médecins du sanctuaire il im-
porte sans doute de rappeler ici que la procédure de reconnaissance
des guérisons miraculeuses de Lourdes sarticule en trois phases et
repose sur une division du travail entre médecins et ecclésiastiques :

1. A un premier niveau, composé par un médecin permanent (nommé
par I'évéque de Lourdes) et par 'ensemble des médecins de passage
présents au sein du sanctuaire, le Bureau Médical se présente comme
un « comité d’experts » dont le role est d'établir

- la certitude rétrospective de la maladie,
- la réalité de la guérison déclarée,
- le caractere "inexplicable” ou non de cette derniere.

En outre, cette instance est chargée de déterminer si, sur le plan mé-
dical, les trois caractéristiques traditionnelles exigées par I'Eglise
sont présentes :

linstantanéiteé de la guérison,
I'absence de convalescence,

et la persistance de la guérison.

2. Si un dossier de guérison parvient a franchir ces épreuves, il est
présenté au Comité Médical International de Lourdes (CMIL), organe
consultatif supérieur constitué d'une vingtaine de médecins perma-
nents (nommés par 'évéque de Lourdes).

Cette seconde instance médicale a pour tache de diligenter une se-
conde expertise sur les cas de guérisons instruits par le Bureau Médi-
cal. Il s'agit de confirmer que la guérison ne trouve « aucune explica-
tion naturelle, susceptible d'étre retenue par la science ». En fonction
des conclusions d'expertises, ce comité pourra décider de présenter
le dossier a I'évéque du diocese de la personne « guérie ».

3. Dans une troisieme étape, le dossier quitte le domaine strictement
médical pour étre soumis au jugement de I'évéque. Ce dernier sap-
puie sur l'avis d'une commission canonique diocésaine chargée de ré-
examiner la guérison en référence au contexte de la grace et aux cri-
teres de la foi, et prend seul la décision de proclamer le miracle.

Pour donner une idée de l'effet filtrant de cette activité de controle, il
suffit de rappeler que, depuis 1858, les autorités médicales de



La construction sociale des miracles de Lourdes

24

25

26

27

Lourdes ont enregistré un peu plus de 7000 déclarations de guéri-
sons, qu'environ 2000 d’entre elles ont été estimées « inexplicables en
I'état des connaissances meédicales », mais que seulement 69 ont été
reconnues « miraculeuses » par 'Eglise.

Cette procédure a fonctionné pendant presque 70 ans, mais progres-
sivement un probleme semble sétre progressivement installé en rai-
son duquel il n'y aurait plus de miracle a Lourdes. On retiendra ici
qu'en 1999, concernant la demande de reconnaissance de Jean-Pierre
Bély, le terme « miracle » n'est pas prononcé par l'évéque d’Angou-
léme qui se contente de reconnaitre officiellement sa « guérison » au
terme d'un parcours de 11 ans de procédure ! La demande de recon-
naissance d’Anna Santaniello connait le méme sort : en 2005, I'arche-
véque de Salerne a considéré ne pas pouvoir donner « une conclusion
en faveur du miracle, sans pour autant la nier » ? Quant aux deux pré-
cédentes guérisons, elles ont été reconnues en 1989 et 1978 : « A
peine un miracle tous les dix ans » commente un journaliste du jour-
nal Le Monde...

A Lourdes, tandis que I'évéque déplore « la prudence actuelle des mé-
decins qui hésitent trop souvent a formuler un diagnostic de guérison
», les médecins du sanctuaire s'interrogent : « Aujourd’hui les évéques
n'osent plus parler de miracle. Pourquoi ? Comment en est-on arrivé
la ? ». On peut observer la chose suivante : la médecine positiviste de
la fin du XIX® siecle et du début du XX€ siecle, qui se voulait « scienti-
fique » et qui revendiquait la capacité a produire des faits robustes et
siirs, a progressivement cédé la place a une médecine relativiste ou
lincertitude est désormais reconnue et assumée. Ce changement de
posture a eu, paradoxalement, une incidence directe sur le nombre
de miracles reconnus a Lourdes. Le constat d'une « raréfaction des
miracles » s'explique en effet par la forte diminution de la reconnais-
sance des guérisons « certaines, définitives et inexplicables » par le
dispositif d'expertise médicale.

Deux raisons peuvent étre invoquées :

1. Les criteres canoniques utilisés a Lourdes pour reconnaitre le ca-
ractere inexplicable d'une guérison datent du XVIII® siecle et ne
semblent plus adaptés a la configuration actuelle des techniques de
diagnostic et aux formes de la prise en charge thérapeutique du ma-
lade.



La construction sociale des miracles de Lourdes

28

29

30

31

Prenant en exemple un des criteres qui posent probleme actuelle-
ment, 'évéque de Lourdes explique : « Théoriquement, il faut que
nulle meédication n'ait été donnée ou, s'il est avéré que des médica-
ments ont été prescrits, quils n'aient pu avoir d’action utile. Cela rend
impossible la reconnaissance de toute guérison miraculeuse d'un
cancer ». Imagine-t-on en effet un cancéreux venant a Lourdes sans
avoir subi au préalable une chimiothérapie ou une radiothérapie ? «
Méme si, poursuit I'évéque, le traitement parait inefficace et si la per-
sonne guérit en priant Notre-Dame de Lourdes, la guérison ne pourra
jamais étre retenue, car il sera toujours possible de dire que, finale-
ment, c'est le traitement qui a agi pour la guérison » (cité dans l'édi-
tion du journal Le Monde du 27 mars 2006).

2. La notion de guérison a connu une évolution dont il convient de
tenir compte : Si pendant la premiere moitie du XX° siecle, les cas de
tuberculose sont surreprésentés parmi les miracles reconnus, la pé-
riode suivante compte davantage de maladies dégénératives (sclé-
roses en plaques notamment) ot les rémissions peuvent étre longues
et pour lesquelles, lorsque des améliorations sont constatées, les mé-
decins hésitent a se prononcer de maniere certaine et définitive.

Ancien responsable du Bureau Médical, le Docteur P. Theillier sou-
ligne le fait que « la médecine est devenue une science du probable,
du provisoire, parfois méme de l'inexplicable relatif. Des lors lors-
quon parle a propos d'une guérison de son caractere "certain, défini-
tif, inexplicable’, n'est-on pas déja tres éloigné de la situation actuelle
du savoir médical et de sa pratique ? Le type de conclusion transmis
actuellement par la commission médicale peut-il remplir les condi-
tions de l’Eglise qui, elle, continue de "tabler" sur des constatations
indiscutables ? 1l y a 1a un probleme d’épistémologie assez difficile-
ment dépassable aujourd’hui » (Theillier, 2011).

Si une partie importante de la constatation du miracle repose sur la
valeur de la connaissance produite par les médecins et sur la solidité
que l'on préte a leurs expertises, il faut reconnaitre, dans le méme
temps, que dans la mesure ou cette base se fragilise, le miracle
s’écroule... Les médecins du sanctuaire ne peuvent plus jouer le jeu de
la vérité et des certitudes que I'Eglise attend d'eux. Et n'est-ce pas
précisément parce qu'ils estiment ne plus étre autorisés a parler de



La construction sociale des miracles de Lourdes

32

33

34

35

36

"guérisons certaines et définitives" que les évéques, de leur coté, ne
prononcent plus le terme "miracle" dans leurs mandements ?

Lexpertise médicale des guérisons déclarées au sein du sanctuaire,
dont dépend la constatation des miracles a Lourdes, est progressive-
ment devenue un obstacle a toute reconnaissance miraculeuse. Par
sa volonté de faire reposer la constatation du miracle sur I'expertise
médicale des guérisons déclarées, I'Eglise n'a donc pas seulement
produit un effet sur ses détracteurs rationalistes. Ce geste a fini par
l'affecter elle-méme, en conduisant a une progressive raréfaction des
miracles a Lourdes. Ne pouvant laisser la situation en I'état, c’est donc
a son propre geste, quelle cherche a répondre aujourd’hui.

Comment tente-t-elle de sortir de I'impasse ? En créant une nouvelle
catégorie de guérison :

Certains médecins pensent, en effet, que la procédure suivie jusqu'a
présent a lI'inconvénient de laisser au bord de la route de nombreux
cas de guérisons tres convaincants en raison d'un diagnostic insuffi-
samment assure, de l'existence d'une « surcharge fonctionnelle ou
hystérique » dans le tableau clinique, de I'absence d'un seul examen
complémentaire ou encore d'une interprétation ambigué d'un exa-
men paraclinique... Tout cela peut engendrer la réfutation dun dos-
sier.

Le Docteur P. Theillier reconnait : « Qu'il faille déjouer un maximum
de pieges toujours possibles, nous en sommes tous convaincus, mais
le risque est de prendre trop de précautions et de ne garder que ce
qui ne pose pas de problemes médicaux, ce qui est devenu de plus en
plus rare aujourd’hui : avec les progres de la médecine et l'inflation
des examens, on en arrive toujours a mettre en doute un point ou un
autre et a estimer qu'il est impossible d’aboutir a une certitude quel-
conque » (Theillier, 2008 : 124-125).

Devant la difficulté a reconnaitre les miracles sur le plan médical, une
question de fond se pose aux acteurs de la procédure : « Les gueéri-
sons observées a Lourdes doivent-elles continuer a constituer un
événement rare propre a se rapporter uniquement a la catégorie du
miracle tel qu’il est défini par les regles canoniques, ou bien doivent-
elles étre aussi recues, en premiere intention, comme une manifesta-



La construction sociale des miracles de Lourdes

37

38

39

40

tion de la compassion de Dieu pour tous » (Theillier, 2008 : 126) ? En
d’autres termes, le miracle doit-il rester miraculeux ?

En cherchant a trouver une issue, les médecins eux-mémes consi-
derent qu’il est temps de prendre conscience que les guérisons re-
tentissantes (parce que corporelles, physiques et visibles) qui ont
jusqu'ici forgé la notoriété du sanctuaire cachent « les innombrables
gueérisons intérieures et spirituelles, non visibles, que tout un chacun
peut vivre a Lourdes » (Theillier, 2008 : 127). Pour eux, les plus grands
miracles de Lourdes ont aujourd’hui lieu a la chapelle de la Réconci-
liation » ! En d’autres termes : « Lourdes, si ¢a ne guérit plus, ¢a fait
tout de méme du bien » !

Les responsables et organisateurs de pelerinages participent a cette
transformation

en encourageant, par exemple, les pelerins a concevoir, avant tout, leur sé-
jour a Lourdes comme un « ressourcement spirituel » ;

en les invitant a exprimer autrement leurs demandes de guérison ;

en leur apprenant a ne pas formuler de prieres pour eux-mémes mais a prier

ensemble pour les autres...

De leur coté, les médecins s'accordent sur I'idée d’'introduire dans les
miracles une deuxieme catégorie de guérisons (les guérisons « ex-
ceptionnelles »). « Il ne s’agit pas, précisent les médecins, de faire une
deuxiéme catégorie au rabais ou 'enquéte diagnostique serait moins
sérieuse, mais de faire une catégorie différente qui regroupera des
guérisons qui n'ont pas la prétention d’étre "inexpliquées" mais seule-
ment hautement improbables. Ce ne seront donc pas des guérisons
forcément "inexplicables" mais tout a fait "exceptionnelles" qui au-
ront, en tout état de cause, fait l'objet d'une vérification sérieuse, soli-
dement étayée » (Theillier, 2006 : 2).

Pour conclure, on remarquera au terme de ce parcours que, de la fin
du XIX® au début du XX¢ siecle, la conception de la guérison a
Lourdes se retourne comme un gant : autrefois rejetées, les guérisons
dites « psychiques » sont aujourd’hui mises au premier plan. On passe
progressivement de la guérison extraordinaire a la guérison inté-
rieure. La guerre contre les théoriciens de I'hystérie étant terminée,
les mondes autrefois strictement séparés du corps et de l'esprit se
décloisonnent, permettant a une nouvelle conception de la guérison



La construction sociale des miracles de Lourdes

d’émerger : elle devient une « expérience totale », physique, psy-
chique et spirituelle. Les médecins du sanctuaire n’hésitent plus a
parler de « délivrance » et de « libération » en relation avec « la paix
du cceur retrouvée ». Les protheses et les béquilles qui, autrefois,
étaient suspendues aux parois de la Grotte (et qui témoignaient des
nombreuses guérisons physiques), ont été décrochées a lattention
d’autres soutiens susceptibles de « remettre les hommes debout ». En
suivant cette évolution du role des médecins dans le sanctuaire

n‘accompagnons-nous pas l'évolution de la conception de la santé et

du rodle social de la médecine depuis la fin du XIX€ siecle ?

AMIOTTE-SUCHET, Laurent, 2007. « Le
miracle des cceurs. La production d'un
lien socioreligieux chez les pelerins de
Lourdes », Esprit critique, n°10.

BOISSARIE, Gustave, 1911. Lourdes, les

guérisons, Troisieme seérie. Paris, Mai-
son de la Bonne Presse.

LAURENTIN, René, 1958. Lourdes, Do-
cuments authentiques, Tome 3. Paris, P.
Lethielleux.

THEILLIER, Patrick, 2006. Bulletin du
Bureau Médical de Lourdes, n°294, Avril
2006.

THEILLIER, Patrick, 2008. Lourdes, des
miracles pour notre guérison. Paris,
Presses de la Renaissance.

THEILLIER, Patrick, 2011. Conférence a
I'abbaye de Saint Wandrille, octobre
2011.

Francais

Comment expliquer l'existence dune instance meédicale de contrdle des
guérisons au sein méme du sanctuaire de Lourdes ? Quelle est la place des
médecins dans la procédure de reconnaissance des « miracles » ? Présen-
tant les principaux éléments de ma communication, le texte qui suit tente
de mieux comprendre comment sont « produits » les miracles de Lourdes.

Laetitia Ogorzelec

Docteure en sociologie, LASA - EA 3189 - UFC

IDREF : https://www.idref.fr/175213151

ISNI : http://www.isni.org/0000000426514587

BNF : https://data.bnf.fr/fr/16933533


https://preo.ube.fr/shc/index.php?id=332

