Sciences humaines combinées

ISSN : 1961-9936

: Université de Bourgogne, Université de Franche-Comté, COMUE Université
Bourgogne Franche-Comté

12]2013
Actes du colloque interdoctoral 2013

Penser le Progrés a I'Age classique de Bacon
a Leibniz (De la science a la métaphysique)
01 September 2013.

Kevin Ladd

DOI: 10.58335/shc.340

@ http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=340

Kevin Ladd, « Penser le Progrés a I’Age classique de Bacon a Leibniz (De la science
a la métaphysique) », Sciences humaines combinées [], 12 | 2013, 01 September
2013 and connection on 29 January 2026. DOI : 10.58335/shc.340. URL :
http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=340

PREC


http://preo.u-bourgogne.fr/

Penser le Progres a 'Age classique de Bacon
a Leibniz (De la science a la métaphysique)
Sciences humaines combinées

01 September 2013.

122013
Actes du colloque interdoctoral 2013

Kevin Ladd

DOI: 10.58335/shc.340

@ http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=340

De la critique du providentialisme a la notion de progres

Nature humaine et progres

Fonctions logiques de l'idée de progres

Une exigence de délimitation, un projet de maitrise et un sens des limites
Peut-on se passer de métaphysique ?

Conclusion

De la critique du providentia-
lisme a la notion de progres

La « sécularisation » ou « laicisation » de I'histoire ne représente pas
un phénomene linéaire ni homogene : nous avons pu le mettre en
évidence dans notre these de doctorat, qui portait sur les rapports
entre compréhension religieuse et profane de I'histoire chez trois des
principaux représentants de la philosophie classique, au cours de la
période couvrant les années 1640 a 1670 (Thomas Hobbes, 1588-1679 ;
Blaise Pascal, 1623-1662 ; Baruch Spinoza, 1632-1677). Certes, voir
dans la Bible un document historique « comme un autre » aura per-
mis de libérer l'histoire aussi bien comme objet de connaissance que
comme champ d'action pour I'homme ; mettre en question l'idée de
Providence (c'est-a-dire de gouvernement du monde par Dieul) et la



Penser le Progrés a I’Age classique de Bacon a Leibniz (De la science a la métaphysique)

valeur des prophéties (qui donnent son sens a l'enchainement des
éveénements), c'était reconnaitre I'homme, et non plus Dieu, comme
auteur de son histoire. Des lors, celle-ci pouvait s'expliquer et s'écrire
a partir de fins strictement humaines ; la poursuite et la réalisation
jamais achevée de ces fins a travers l'histoire (paix civile, connais-
sance et maitrise de la nature, bonheur du plus grand nombre), on la
comprend comme marche du progres. Mais le paradoxe est qu'une
telle visée semble partager avec le prophétisme chrétien un espoir
placé dans l'avenir : cette indéniable parenté a constitué le principal
motif du corps de theéses critiques a 1'égard de la notion méme de sé-
cularisation, et Karl Lowith soutient ainsi que « c'est le christianisme

qui a procuré le premier pressentiment du progrés humain » 2,

2 On ne saurait sans doute nier cette parenté entre doctrines du pro-
gres et espérance chrétienne, au risque de ne pouvoir rendre raison
de l'intensité des conflits qui les ont opposées, en particulier au tour-
nant du XIX® s., s'il est vrai qu'il n'y a pas de rivalité durable sinon sur
des enjeux et un champ de bataille communs. Leur affinité est en
outre manifeste lorsqu'elles affirment que I'histoire n'est pas seule-
ment affaire de fortune? ni de cycles sans fin, comme le pensaient les
auteurs paiens : elle a un sens, c'est-a-dire une unité et une direction,
qui apparaissent déja dans ce qu'apporte le nouveau Testament par
rapport a l'ancien?. Foi chrétienne et conviction du progrés s'ins-
crivent en faux contre le pessimisme de bon aloi ramassé dans la for-
mule de I'Ecclésiaste, « Rien de nouveau sous le soleil ». De facon plus
précise encore, la vie du Christ permettait de conjurer par avance la
célebre formule de Macbeth (acte V, scene 5), qui s'applique aussi bien
a I'histoire : « La vie est un conte, dit par un idiot, plein de bruit et de
fureur, et qui ne signifie rien ». Le récit de l'idiot est une juxtaposition
sans ordre ni continuité, une fable sans morale, une parabole qui
n'offre aucun salut : au contraire, la Bible nous permettait de com-
prendre l'histoire des hommes comme une seule histoire, avec un ac-
teur principal et un theme central, la rédemption par le Christ. De la
méme facon, la notion de progrés implique la reconnaissance d'un
écart entre le présent et le passé, qu'un tel écart soit 'effet d'un ac-
croissement continu ou bien d'une rupture dans les méthodes et les
modeles. Il ne peut y avoir progres que parce qu'il y a histoire, et il ne
peut y avoir progres que de ce dont il y a histoire : ainsi, a la fois avec
et contre le récit chrétien, sur I'arriere-fond que constitue le dévelop-



Penser le Progrés a I’Age classique de Bacon a Leibniz (De la science a la métaphysique)

pement autonome des sciences de la nature et de I'Etat de droit, les
Modernes semblent délimiter un domaine du profane dans lequel les
efforts de 'humanité acquierent un sens immanent. En effet, une
chose est l'unification dans un récit, autre chose la force a l'ocuvre
dans l'histoire, et on peut dire que « tant que les hommes avaient le
sentiment de dépendre d'une providence, ils ne pouvaient batir une

théorie du progrés »°.

3 Lintérét de la période tient a ses paradoxes, qui nous laissent aussi
plus libres d'apercevoir les virtualités, les contradictions et la diversi-
té des usages de la notion de progres. Ainsi, c'est bien chez un auteur
chrétien comme Pascal que nous rencontrons ce qui, au jugement de
Karl Lowith, représente « la premiere théorie satisfaisante du progres
universel » 5, tandis que des auteurs comme Hobbes ou Spinoza, trés
critiques a 1'égard du providentialisme chrétien, ne lui ont pas pour
autant substitué une « philosophie de I'histoire » fondée sur l'idée de
progres. On ne rencontrera pas avant Leibniz, qui en ce sens annonce
Condorcet et plus encore Hegel, l'idée d'un processus nécessaire et
orienté qu'on pourrait baptiser du nom de « progrés »’. C'est I'une
des raisons qui font qu'on adresse un peu légerement aux auteurs
classiques le reproche de n'avoir pas su « penser » l'histoire, parce
qu'ils n'ont pas retourné leur critique du recit religieux en un mythe
du progres, et parce qu'ils n'ont pas érigé les progres qu'ils appelaient
de leurs veeux en loi du développement historique. Mais nous vou-
drions montrer que la lecture de ces auteurs nous invite a donner a
Iidée de progres un sens concret, prudentiel, tourné vers la
confiance dans les pouvoirs de I'homme, mais sans horizon d'attente
ni optimisme excessif. 8

Nature humaine et progreés

4 Lidée de progres ne forme pas seulement la base du principal récit
alternatif a opposer au récit chrétien : elle est avant tout un outil qui
nous permet de définir les enjeux des efforts consentis par I'homme,
ce qui exige d'abord que nous nous interrogions sur les conditions qui
déterminent ces changements, et avant cela sur leur nature.

5 Pour les auteurs classiques, ces changements ressortissent pour l'es-
sentiel de deux domaines, la science et la politique, puisqu'il existe
parmi eux un consensus selon lequel la « nature humaine » est im-



Penser le Progrés a I’Age classique de Bacon a Leibniz (De la science a la métaphysique)

muable . Lhomme est toujours animé des mémes passions, la princi-
pale étant, de Hobbes a Locke en passant par Spinoza, celle qui le
pousse a survivre, de sorte que 1'idée d'un progres moral de ['humani-
té aurait paru absurde aux auteurs classiques, qui héritent de la no-
tion de progressio entendue comme itinéraire individuel vers la
vertu'?, Or, si on ne croit pas que « 'homme » a la liberté de modifier
durablement, en lui, le rapport naturel de ses facultés, alors « l'espece
humaine » ne saurait étre étre le sujet ou substrat d'un progres sans
retour en arriere possible, mais seulement « ['humanité » congue
comme sujet idéal de la connaissance. Il n'existe pas, en dautres
termes, de perfectibilité de la nature humaine : or, si on laisse de coté
1 on débouche
t12 que tous les
progres accomplis par I'humanité lui restent nécessairement extrin-

cette idée introduite au siecle suivant par Rousseau
sur cette conséquence signalée par Benjamin Constan

seques : « en quoi différerions-nous, demande Hobbes, du plus sau-
vage des Indiens », si on nous retirait les bénéfices du progres des
sciences et des techniques ?!3 Comme l'écrivait déja Bacon dans le
Novum organum, seuls les arts permettent de distinguer les hommes
et les sociétés et d'affirmer que « 'homme est un dieu pour 'homme
» : autrement dit I'numanité ne se développe qu'a travers l'exten-
sion graduelle de la domination exercée sur le non-humain, et non
dans un rapport a elle-méme. Ce n'est pas 'homme lui-méme qui
change, mais les fruits de ses efforts, qui sont rendus efficaces par la
connaissance et la maitrise qu'il acquiert sur la nature et le corps so-
cial, c'est-a-dire par les moyens dont il se dote. En revanche, si
I'homme n'a pas prise sur sa propre nature, sans doute peut-il en re-
vanche exercer sa maitrise sur ce qui n'est pas lui mais qui détermine
ses conditions d'existence : la nature et la société en particulier.

6 La référence au progres permet donc d'abord de donner un sens aux

efforts orientés vers I'amélioration de la vie humaine ', malgré tout
ce qui en nous et hors de nous y fait obstacle. Ce que découvrent les
auteurs classiques, c'est que l'effort, le mouvement, la propension au
changement, sont premiers 6, et que la direction ne vient qu'ensuite.
Ainsi, l'idée de progres construite par les Modernes impliquerait 1'af-
firmation du caractere ouvert de l'avenir, porteur de nouveauté, pour
le meilleur comme pour le pire, comme I'a montré Christopher
Lasch,!” - ce en quoi elle différe profondément du providentialisme

chrétien. Le « probléeme du progres » prendrait davantage la forme



Penser le Progrés a I’Age classique de Bacon a Leibniz (De la science a la métaphysique)

d'une enquéte sur les conditions du progres, que de la recherche
d'une loi du développement historique. Comme 1'écrit Hobbes :

La lumiere de l'esprit humain, ce sont des mots clairs, épurés, en
premier lieu, et purgés de toute ambiguité, par des définitions
exactes. La raison en est la marche, 'accroissement de la science en
est le chemin, et le bien de 'humanité, 'aboutissement. 18

7 Il semble alors que ce qui s'exprime derriere la référence au progres
chez les auteurs classiques de Bacon a Leibniz est une triple exigence
de délimitation des champs, de maitrise et de reconnaissance des li-
mites des pouvoirs de I'homme sur lui-méme, sur la nature et sur les
conditions de son existence collective. Mais avant d'en revenir a la
facon dont elle s'est développée dans le contexte de la pensée clas-
sique, il est nécessaire de revenir sur le statut (plutot que sur le
contenu) de la notion elle-méme.

Fonctions logiques de l'idée de
progres

8 La plupart des études touchent au contenu ou aux présupposés de la
notion de progres, ou bien a ses origines ou a sa généalogie, mais plus
rarement semble-t-on s'intéresser a la question fondamentale de son
statut logique.

9 Partons de I'évidente ambiguité dont souffre la notion, entre discours
descriptif et normatif: un progres n'est pas une simple évolution. On
ne saurait reconnaitre tel ou tel phénomene comme progres sans un
arriere-plan constitué d'un ensemble de jugements de valeur, si pro-
gres ne signifie pas simplement changement - sauf a faire du change-
ment lui-méme une valeur, ce qui est absurde, quoique cela semble
constituer de nos jours un quasi réflexe publicitaire de toute parole
publique. Ce qu'un premier admet comme progres, un second pourra
le condamner comme régression, un autre réserver son jugement, et
un dernier enfin le dénoncer comme illusoire. En amont de la ques-
tion de la valeur, il faut ajouter qu'on ne constate pas un progres : on
en juge selon l'acception kantienne du terme . On peut bien décrire
les étapes d'un progres, comme le fait Condorcet, mais la seule des-
cription de ces étapes dans leur succession chronologique ne nous



Penser le Progrés a I’Age classique de Bacon a Leibniz (De la science a la métaphysique)

10

dit pas qu'il s'agit d'un progres, ou plus exactement : pour pouvoir les
décrire comme étapes d'un processus, il faut déja avoir jugé qu'elles
relevent du processus en question, de sorte que le processus lui-
méme n'est que le nom que I'on donne a ce jugement. Arendt souligne
avec raison que seul I'homme est juge de l'histoire, et que celle-ci ne

saurait s'imposer a nous comme son propre tribunal. 20

Demandons-nous alors a quoi sert de parler de progrés?! : ne doit-on
pas conclure que la notion releve d'abord de l'agir plutdot que du
connaitre ? Elle s'inscrirait dans la catégorie certes un peu commode

22 n'apportant de connaissance que pour autant qu'elle mo-

de praxis
difie ce dont elle parle, de sorte qu'on ne saurait reprocher a un
Bacon d'avoir livré une théorie de la pratique plutdt qu'une métaphy-
sique du progres. Le probleme subsiste néanmoins de savoir com-
ment juger d'un progres sans référence a un état final qui serait visé
comme terme de nos efforts, comme point le plus haut sur une
échelle de valeur ? Peut-on penser le progres en dehors d'un idéal a
atteindre 23, qui ferait courir ce double risque de verser dans l'utopie
et d'écrire par avance l'histoire, alors que celle-ci devrait par défini-
tion étre ouverte ? Mais d'une part cet « état final » ne désigne pas
nécessairement celui de I'histoire dans sa globalité, d'autre part on
objectera que pour mesurer un progres, le degré le plus bas sur une
échelle suffit, puisque tout ce qui s'en écartera pourra étre jugé
comme désirable : or pour les auteurs classiques ce degré le plus bas
nous est donné a la fois par l'expérience historique (en particulier
celle des guerres civiles et des guerres de religion), et par I'analyse de
la nature humaine (dont on peut déduire le cas-limite de « I'état de
nature »). C'est en ce sens qu'au début du Béhémoth Hobbes écrit que

Si dans le temps comme dans l'espace il y avait des degrés de haut et
de bas, je crois véritablement que le point le plus élevé dans le temps
serait la période qui s'est écoulée entre les années 1640 et 1660. Car
celui qui, de cet endroit comme de la montagne du Diable, aurait
considéré le monde et observeé les actions des hommes, et particulie-
rement en Angleterre, aurait pu contempler le spectacle de toutes
les sortes d'injustice et de toutes les formes de folie que le monde
ptt fournir, et de quelle maniere elles furent produites par I'hypocri-
sie et la suffisance de leurs aieux dont I'une est double iniquité et
I'autre double folie. %4



Penser le Progrés a I’Age classique de Bacon a Leibniz (De la science a la métaphysique)

11

12

13

A partir d'une limite basse définie par le pire de ce que nous pouvons
attendre de I'étre humain, a savoir l'ignorance, l'insoumission et la
guerre, nous pourrions considérer chaque degré qui nous en €loigne
comme un progres. Or, méme si ce degre le plus bas peut étre déduit
de la « nature humaine », la citation de Hobbes montre qu'a 1'évi-
dence l'expérience historique a aussi son role a jouer, puisque ce
degré le plus bas n'aura été atteint, selon lui, qu'au cours de son
siecle. Il faut enfin souligner que lidéal de progres, loin de n'étre
qu'un songe creux, est aussi ce qui, en parallele d'une théorie de la
nature humaine et de I'expérience de I'histoire, permet a I'homme de
se connaitre au travers de ses propres pouvoirs : c'est la une idée
chére a Bacon, qui écrit dans La Nouvelle Atlantide :

Joyeux, nous passions notre temps a nous promener pour voir ce qui
méritait d'étre vu dans la Cité et dans les environs [...]. Et nous dé-
couvrions constamment de nombreuses choses dignes d'étre remar-
quées et racontées. En vérité, s'il est en ce monde un miroir digne de
retenir le regard de I'homme, c'est bien ce pays-1a.2°

Ce miroir renvoie moins l'image d'un état que I'homme pourrait at-
teindre, que celle des multiples ceuvres dont il est capable : certes
texte inachevé, La Nouvelle Atlantide se referme pour nous lecteurs
sur une énumération de progres techniques et scientifiques sans
unité apparente, plutot que sur la description d'une félicité édénique.

Il serait donc bon de relativiser la portée des analyses strictement
conceptuelles : la notion de progres releve sans doute au mieux de 1'«
air de famille » 25, puisqu'il n'est pas évident qu'une quelconque unité
embrasse le progres des sciences, des techniques, I'amélioration mo-
rale de I'humanité, les progrés de I'Etat de droit ou de la paix, et enfin
le principe d'une Histoire ou d'un univers en progres. Mais loin de re-
présenter un manque, le caractere encore imparfait ou inachevé du
point de vue théorique des doctrines du progres a I'dge classique
nous permet au contraire de mieux saisir les étapes de la lente matu-
ration d'une notion hautement problématique, et dont il n'est pas sir
qu'elle gagne a faire systeme.



Penser le Progrés a I’Age classique de Bacon a Leibniz (De la science a la métaphysique)

14

15

Une exigence de délimitation, un
projet de maitrise et un sens des
limites

La littérature consacrée au progres propose une diversité d'ap-
proches, entre analyse du concept (Simmel), description de ce en quoi
est supposée consister la croyance au progres (Lasch?’), tentative de
réduction paradigmatique (Blumenberg?8), et considérations plus gé-
nérales sur une « post-modernité » qui aurait brouillé les lignes poli-

tiques et signé la « mort du progrés »2°

. Que conclure sinon que la
diversité des modeles mis en évidence par les historiens et commen-
tateurs témoignent davantage de leur ingéniosité que de la réalite
trés diverse des textes30 ? En réalité, chacune de ces formules est
éclairante si on n'exige pas d'elle davantage que ce qu'elle peut four-
nir : une maniere de regarder I'histoire d'une notion, et non la mise au
jour d'un principe qui en expliquerait l'apparition et le développe-
ment. Il est fondamental d'éviter cette confusion, et une fois ces pré-
cisions faites, libre a nous d'émettre a titre heuristique des hypo-
theses quant au contexte paradigmatique dans lequel la notion
émerge, de facon sans doute imparfaite et parfois contradictoire. Ces
pistes de recherche, a partir desquelles nous préparons actuellement
un travail d'ensemble sur l'idée de progres a l'age classique, et qui ne
doivent étre confondues ni avec l'origine de l'idée de progres ni avec
la direction que la postérité lui aura fait prendre, sont les suivantes :

1. Tout d'abord une insistance sur les questions de délimitation (entre
les champs), comme condition préalable de tout progres : confondre
science et théologie, ou politique et religion, freinerait le progres, de
méme qu'attendre des progres de ce qui n'est pas censé en connaitre
(comme la politique ou la théologie pour Pascal, les mceurs pour
Bacon) ferait courir le risque d'un dévoiement de la vérité, d'un retour
en arriére, ou plutot d'un retour a la nature 3., Lidée de progrés ne se
constituerait pas d'abord comme principe unificateur, mais dans une
logique de distinction des champs. Au contraire, Leibniz initierait ce
mouvement idéaliste qui annonce Hegel et etablit entre ces différents
progres moins des rapports de causalité que d'expression : la religion
dans la philosophie, I'éthique dans la politique, etc.



Penser le Progrés a I’Age classique de Bacon a Leibniz (De la science a la métaphysique)

16

17

2. D'autre part une réaction a lidéal de maitrise, qui constitue un
scheme fondamental de la pensée classique : maitrise de la nature par

le progres des sciences et des techniques 32

; maitrise des passions («
gouvernement de soi ») ; maitrise du corps politique (gouvernement
des hommes) ; maitrise de l'espace et du processus de civilisation. La
notion de maitrise met l'accent sur une recherche d'ordre et de di-
rection, sur un fond de responsabilité historique de I'hnomme. Leibniz
romprait la encore avec ce schéma, et en ce sens ouvrirait la voie a
une comprehension optimiste et métaphysique du progres, en remet-
tant a Dieu ce pouvoir et en affirmant que c'est la création elle-méme
qui tend vers la perfection, et en présentant comme inéluctable le

processus de civilisation 33,

3. Enfin un encadrement strict de cet idéal de maitrise, si 'homme
n'est pas le créateur libre et éclairé de son propre destin : I'histoire se
déroule pour ainsi dire a l'intérieur des limites de la nature humaine,
si bien que les références au progres a I'age classique sont nettement
marquées par un sens des limites qui doit accompagner nos ambi-
tions 34, En d'autres termes, le progrés entendu comme idéal de mai-
trise n'annule jamais la nature derriere ['histoire comme dans I'histo-
ricisme radical et les conceptions prométhéennes du progrés3® :
comme le dit Spinoza, la maitrise ne signifie pas qu'on puisse faire en
sorte que les hommes « perdent leur nature humaine [pour] en revé-
tir une autre », ni qu'une table « mange de I'herbe »36. 1l faut en-
tendre par « limites de la nature humaine » aussi bien les limites de
ce que I'homme peut que de ce qu'il vise. Par contraste, on pensera au
reproche que Feuerbach adressait a ses prédécesseurs, en définissant
I'histoire comme « une victoire continuelle remportée sur les limites
qui a une époque déterminée étaient tenues pour les limites de l'hu-
manité » 37, Or c'est cette idée qui, de loin en loin, accouchera du fan-
tasme barbare de « I'homme nouveau » : Arendt montre ainsi que la
philosophie de l'histoire invoquée par le totalitarisme communiste
débouche sur un dévoiement de l'idéal de maitrise en « domination
totale » et sur l'exaltation d'une « puissance délivrée de toute réfé-
rence éthique ou religieuse, qui ne connait pas de limites au possible
»38. Ce qui caractérise au contraire I'humanisme propre a l'dge clas-
sique, c'est sans doute cette conscience que 'homme, dans son rap-
port a soi, dans l'agir comme dans le connaitre, a toujours affaire a
plus grand que soi : « 'homme passe 'homme » 39 'homme est plus



Penser le Progrés a I’Age classique de Bacon a Leibniz (De la science a la métaphysique)

18

grand que ce qu'il peut, il est « loup » et « dieu » en méme temps, et
étre un dieu pour soi-méme ne signifie pas prétendre dompter a ja-
mais le loup qui demeure en soi, mais toujours se méfier de lui. Il est
moins question de limites a ce qu'il doit qu'a ce qu'il peut, puisque la

puissance affranchie de toute limite se détruit elle-méme 40,

Peut-on se passer de métaphy-
sique ?

Notre theése est que c'est au prix d'un renoncement a ce qui faisait
l'originalité de la pensée classique du progres (délimitation, maitrise
assortie d'un sens des limites) qu'une « philosophie de l'histoire » a pu
se développer. Le renversement qui s'opére au cours de la période est
donc considérable : on part de ce principe que seule une délimitation
stricte des pouvoirs de la raison et du domaine de la révélation permet-
tront le progres des sciences, a l'idée que le progres lui-méme consiste a
repousser voire a nier les limites auxquelles nous étions habitués (dé-
fense de la tolérance interconfessionnelle voire de la réunion des
églises #)
Leibniz la notion de progres s'enrichit a la fois en extension et en «

. Entre l'Advancement de Bacon et les derniéres ccuvres de

intension », et on assiste a une unification toujours plus grande et mé-
taphysique de progrés jugés hétérogenes jusqu'alors#?. La ot Bacon
ou Pascal constituaient la notion sur un plan scientifique et imagi-
naient un sujet idéal de la connaissance (unification du genre humain
en esprit), Hobbes ou Spinoza vont l'étendre comme mouvement in-
défini dans une anthropologie complete (le conatus), avant que Locke
ou Leibniz ne 1'étendent a l'idée de civilisation et, pour le second, a
toute la création. Par conséquent, si on a pu croire que le progres
avait remplacé la providence, c'est parce qu'il peut de fait remplir la
méme fonction : mais faute de revenir sur les étapes qui ont vu le dé-
veloppement d'une conception entierement laicisée du progres his-
torique, on ne comprend pas comment, historiquement et anthropo-
logiquement, cette équivalence de fonction a été rendue possible. La
encore, il est difficile de dire si ces altérations qu'aura subies la no-
tion tiennent a son contenu, a sa structure logique, ou encore au seul
pouvoir d'une croyance cristallisée dans un mot - et il n'est sans
doute pas nécessaire de trancher cette question. On peut bien dire
en s'inspirant de Blumenberg que le progres est devenu légitime des



Penser le Progrés a I’Age classique de Bacon a Leibniz (De la science a la métaphysique)

19

20

lors qu'on I'a décidé, ce qui n'exclut pas que si le caractere propre du
progres tient au fait qu'on en parle, on puisse aussi penser que la lo-
gique propre au concept qui lui correspond soit que celui-ci s'étende,
c'est-a-dire que des progres théoriques accouchent de progres tech-
niques, que le progres des sciences puisse prétendre avoir des réso-
nances dans le champ politique et une influence sur la moralité,
qu'enfin les progres d'une société ou d'une culture tendent a se diffu-
ser a l'extérieur de ses limites géographiques. Mais l'inconvénient de
ce type de raisonnement est qu'en accordant trop a la « logique » et
aux représentations, il néglige les faits: or nulle « théorie » du progres
ne peut faire I'économie de cette pierre de touche de l'expérience,
dont le propre est précisément la confusion et le multiple ; il n'y a pas
qu'une seule ligne de front, dans le combat de 'homme avec lui-
méme, et chaque décennie gagne et perd a la fois, avec parfois un
bilan a somme nulle que masque un banal goiit du changement.

Par conséquent, si le progres est comme nous l'avons suggéré plus
haut une catégorie du jugement, rien n'indique qu'il doive obéir a
cette logique d'extension et d'unification. Laspiration au progres
n'implique pas de croire a son « accélération », ni que l'histoire est en
progres, ni méme que notre époque représenterait un progres par rap-
port aux époques précédentes, malgré les multiples progres que seuls
les « esprits faux », pour emprunter le mot de Pascal, n'apercevraient
pas. Et pourtant Pascal a lui-méme circonscrit le progres au domaine
scientifique, et le rdle pionnier que l'on accorde a l'oeuvre de Bacon
et a des textes comme la Préface au Traité du vide nous renvoie né-
cessairement a cette question : la science seule est-elle susceptible
de progres ? Peut-on limiter si étroitement les ambitions, la valeur et
le sens du progres ? En réalité, la question du progres releve de cette
autre et plus large question des rapports entre science et meétaphy-
sique, efficacité et vérité, maitrise des causalités naturelles, pratiques
prudentielles et pouvoir de la raison.

Ce qui fait la valeur de la Préface au Traité du vide, quelques courtes
pages en regard du volume considérable laissé par Bacon, c'est peut-
étre cette seule formule : « Lhomme n'est produit que pour l'infinité

543

, car elle met I'accent sur ce décalage nécessaire, a la vérité sans
doute une rupture d'ordre, entre ce qui est et se concoit immédiate-

ment (l'infini théologique, philosophique et mathématique d'une part,



Penser le Progrés a I’Age classique de Bacon a Leibniz (De la science a la métaphysique)

21

22

l'infinité du monde et du temps de l'autre), et ce qui se démultiplie in-
définiment : la vérité et la maitrise des causes secondes.

Les secrets de la nature sont cachés ; quoiqu'elle agisse toujours, on
ne découvre pas toujours ses effets : le temps les révele d'age en age,
et quoique toujours égale en elle-méme, elle n'est pas toujours égale-
ment connue.

Les expériences qui nous en donnent l'intelligence multiplient conti-
nuellement ; et, comme elles sont les seuls principes de la physique,
les conséquences multiplient a proportion. 44

Pascal appartient bien a cette tradition du rationalisme classique au
sens indiqué par Merleau—Ponty45, parce qu'il concoit d'emblée le
progres par référence non a un idéal a atteindre, mais a un écart me-
taphysique a combler indéfiniment. Ainsi, le fait que le XVIle ne nous
a pas laissé de métaphysique du progres (au sens ou I'hégélianisme ne
se comprend pas sans référence au progres) n'implique pas que nous
devions ni puissions appréhender ce qu'il a pu comprendre sous cette
catégorie en faisant abstraction de la métaphysique. Ce qui se joue est
justement une prise de conscience du caractere éminemment méta-
physique de la notion, ou plus exactement du fait qu'il est impossible
de séparer tout a fait I'ontologie comme enquéte sur les principes de
I'Etre, d'une réflexion sur la valeur.

Conclusion

S'il est vrai qu'on ne rencontrera pas de « philosophie de I'histoire »
au sens plein du terme (principe et fins de l'histoire, caractere de
processus de son développement chronologique) a I'age classique, en
revanche il est certain qu'aucun philosophe de la période n'est resté
insensible a la question de la valeur, de la signification et de l'exten-
sion des pouvoirs de l'homme et de sa capacité de maitrise. En
d'autres termes, c'est le contexte théorique et normatif donné a la no-
tion de progres qui lui confere ou non le statut de « philosophie », et
qui dénote la volonté de donner un sens a I'histoire. Lasch faisait re-
marquer que la notion de progres visait essentiellement a donner un
sens aux efforts et aux souffrances de I'humanité®, et il aurait pu
préciser qu'efforts et souffrances ne doivent pas étre mis sur le méme



Penser le Progrés a I’Age classique de Bacon a Leibniz (De la science a la métaphysique)

plan (ni ne se retrouvent dans les mémes textes : Bacon s'intéresse
davantage aux efforts, Kant aux souffrances #’). On donne un sens aux
efforts soit en leur indiquant une direction, soit en montrant de
quelles nouvelles directions ils sont eux-mémes porteurs, tandis que
la question des souffrances, qui par elles-mémes ne produisent rien,
pas méme une connaissance sans doute, est purement de l'ordre de la
justification intellectuelle. Les mots qu'on peut mettre sur les souf-
frances de I'humanité n'y changent rien, pas plus que la facon de les
regarder ; en revanche, la facon de désigner les efforts joue indénia-
blement un role puisqu'ils conditionnent la facon méme dont ces ef-
forts seront entrepris et recus 8. 1l est donc vraisemblable que la no-
tion de « progres » releve avant tout de la catégorie de l'action et du
jugement, et c'est cette identité méme qui aura commencé de se
perdre dés lors qu'on aura voulu lui préter une signification métaphy-
sique.

1 Bossuet, Discours sur l'histoire universelle, 111, VIII, Paris, GF-Flammarion,
1966, p. 427 : « Ce long enchainement des causes particulieres, qui font et
défont les empires, dépend des ordres secrets de la divine Providence ».

2 K. Lowith, Histoire et Salut, Paris, Gallimard, 2002, p. 105.

3 Bossuet, op. cit., p. 427 : « Ne parlons plus de hasard ni de fortune ; ou
parlons-en seulement comme d'un nom dont nous couvrons notre igno-
rance ».

4 K. Lowith, op. cit., pp. 89-90. Ch. Lasch, Le Seul et vrai paradis. Une his-
toire de l'idéologie du progres et de ses critiques, Paris, Flammarion, « Champs
», 2006, p. 54.

5 J. B. Bury, The Idea of progress. An Inquiry into its origin and growth,
Londres, MacMillan, 1920, pp. 21-22 ; cité par K. Lowith, op. cit., p. 88.

6 K. Lowith, op. cit., p. 105.

7 Cf. P. -A. Taguieff, L'ldée de progres. Une approche historique et philoso-
phique, Cahiers du Cevipof, 2002/32, qui distingue « six traits constitutifs
du concept moderne de progres » : « le progres est un processus d'amélio-
ration ou de perfectionnement général de la condition humaine qui se pré-
sente comme linéaire, cumulatif, continu, nécessaire, irréversible et indéfini
».



Penser le Progrés a I’Age classique de Bacon a Leibniz (De la science a la métaphysique)

8 Cf. C. Lasch, op. cit., p. 100.

9 Ce qui ne signifie pas qu'elle produise toujours les mémes résultats,
contrairement a ce que soutenait le pessimiste Machiavel (cf. Discours sur la
premiere décade de Tite-Live, OC, Paris, Gallimard, « Bibliotheque de la
Pléiade », 1952, p. 709).

10 Cf. Epictéte, Entretiens I, IV, in Les Stoiciens, trad. E. Bréhier, Paris, Galli-
mard, « Bibliotheque de la Pléiade », 1962, pp. 816-819.

11 Rousseau, Second Discours, lere Partie, OC III, « Bibliotheque de la
Pléiade », p. 142.

12 B. Constant, De la perfectibilité de l'espéce humaine, in Ecrits politiques,
Paris, Gallimard, « Folio essais », 1997, pp. 700 sqq.

13 Hobbes, Eléments de loi, I, XIII, §3, Paris, Vrin, 2010, p. 110.
14 Bacon, Novum organum, I, §129, Paris, Puf, 2001, p. 182.

15 Comme l'écrit Hobbes, « les commandements de la raison ne valent pas
grand chose 'ils ne tendent pas a préserver et a améliorer la vie humaine »
(Dialogue des common laws, I, Paris, Vrin, p. 34).

16 Bacon écrit ainsi que « I'ame humaine se plait beaucoup plus a avancer
dans les petites choses qu'a demeurer stationnaire dans les grandes » (Es-
sais, XIX, Paris, LArche, 1999, p. 83).

17 C. Lasch, Le Seul et vrai paradis, op. cit., p. 56.
18 Hobbes, Léviathan, chap. V, trad. Tricaud p. 44.

19 Au sens d'un jugement réfléchissant, a l'instar du diagnostic du médecin
(cf. G. Deleuze, La Philosophie critique de Kant, Paris, PUF, 1971, p. 86).

20 H. Arendt, Juger. Sur la philosophie politique de Kant, Paris, Seuil, « Essais
», 1991, p. 20.

21 Cf. les commentaires sur Bacon dans Wittgenstein, Remarques mélées,
Paris, GF-Flammarion, 2002, pp. 119, 129 et 137.

22 Cf.].-P. Sartre, Plaidoyer pour les intellectuels, Paris, Gallimard, « Idées »,
1972, pp. 14-16.

23 G. Simmel, Les Problemes de la philosophie de l'histoire. Une étude d'épis-
témologie Paris, PUF, 1984, p. 219.

24 Th. Hobbes, Béhémoth I, Paris, Vrin, 1990, p. 39.

25 Bacon, La Nouvelle Atlantide, Paris, GF-Flammarion, 2000, p. 107.



Penser le Progrés a I’Age classique de Bacon a Leibniz (De la science a la métaphysique)

26 L. Wittgenstein, Recherches philosophiques, §§66-67, Paris, Gallimard,
2004, pp. 64-65.

27 C. Lasch, op. cit., pp. 52-57.
28 H. Blumenberg, La Légitimité des temps modernes, Paris, Gallimard, 1999.

29 Cf. P.-A. Taguieff, « L1dée de progres », article cité, p. 15. J.-C. Michéa, Le
Complexe 'Orphée. La gauche, les gens ordinaires et la religion du progres,
Paris, Climats, 2011. Fait selon moi obstacle a la bonne intelligence de la no-
tion le fait qu'elle soit systématiquement prise de biais, ou au prisme d'une
réponse pas toujours de tres bonne foi a une question pas toujours tres
claire : le « progres » est-il de droite ou de gauche ? Pour illustration, cf. E.
Terray, Penser a droite, Paris, Galilée, 2012, pp. 80-81, qui laisse curieuse-
ment de cOté une partie du courant conservateur loin d'étre hostile au dis-
cours du progres (Edmund Burke, par exemple, ou le néo-conservatisme de
M. Thatcher et R. Reagan).

30 P.-A. Taguieff, article cité, p. 9 : « I'idée moderne de progres » reposerait
sur « le couplage de la science et de la puissance » incarné par le « moment
baconien ». Voila un exemple de formule plus éclairante qu'exacte.

31 Le risque de la guerre civile, pour des Hobbes, Pascal ou Locke est moins
celui d'un retour en arriére qui effacerait certains acquis de la civilisation,
que d'un retour a la nature, au degré le plus bas.

32 On songe a la formule du Discours de la méthode, « nous rendre comme
maitres et possesseurs de la nature » (Vle partie, Alquié I, p. 634), dont Des-
cartes justifie le programme par « la loi qui nous oblige a procurer, autant
qu'il est en nous, le bien général de tous les hommes ». Mais on peut égale-
ment citer Bacon (« accroitre la puissance et I'empire du genre humain lui-
meéme sur l'univers » ; Novum Organum I, §129, Paris, Puf, 2001, p. 182) ou de
facon plus indirecte Hobbes (Eléments de loi, I, XIII, §3 ; Léviathan XIII, trad.
Tricaud p. 124).

33 Leibniz, De la production originelle des choses prise a sa racine, in Opus-
cules philosophiques choisis, Paris, Vrin, 1969, p. 92.

34 Lexpression « sens des limites » est a distinguer de la signification plus
étroitement morale que lui donne Christopher Lasch pour définir la these
principale de son ouvrage (op. cit., pp. 19-20).

35 Cf. Taguieff, article cite, p. 14.

36 Spinoza, Traité politique, 1V, §4, trad. fr. Ch. Appuhn, Paris, GF-
Flammarion, 1966, p. 34.



Penser le Progrés a I’Age classique de Bacon a Leibniz (De la science a la métaphysique)

37 L. Feuerbach, L'Essence du christianisme, Paris, Gallimard, « Tel », 1968, p.
292 (I'auteur souligne). Arendt souligne qu'encore chez Kant « l'histoire fait
partie de la nature » (Juger, op. cit., p. 23). La méme remarque vaut pour
Hume (cf. Essais esthétiques, « De I'éloquence », Paris, GF-Flammarion, 2000,
p. 57).

38 Cf. C. Lefort, « Hannah Arendt et la question du politique », in Essais sur
le politique, Paris, Seuil, « Points essais », 1986, p. 69.

39 Pascal, Pensées, Lafuma 131.

40 Il me semble que c'est la conclusion que tire H. M. Enzensberger au pre-
mier chapitre de Politique et crime (1964, trad. fr. Gallimard, 1967), au sujet
de ce que révele I'engin atomique sur « I'idée fixe de la souverainete » (p. 17).

41 Cf.Y. Belaval, Leibniz. Initiation a sa philosophie, Paris, Vrin, 1993, pp. 56-
57 :123-124 ; 154-155 ; 180.

42 K. Lowith, Histoire et salut, op. cit., p. 88. J. B. Bury, op. cit., pp. 111-112.
43 Preface au Traité du vide, p. 231b.

44 Ibidem.

45 M. Merleau-Ponty, Signes, Paris, Gallimard, « Folio », pp. 240-246.

46 C. Lasch, Le Seul et vrai paradis, op. cit., p. 99.

47 Kant, Idée d'une histoire universelle au point de vue cosmopolitique, 3éme
proposition.

48 Le mot de progres jouerait ainsi le role d'un « voir comme », dirait Witt-
genstein (Recherches philosophiques, II, 11, op. cit., p. 286).

Kevin Ladd

Docteur en Philosophie, CGC - UMR 5605 - UB
IDREF : https://www.idref.fr/236498169

ISNI : http://www.isni.org/0000000030793364


https://preo.ube.fr/shc/index.php?id=341

