Sciences humaines combinées

ISSN : 1961-9936

: Université de Bourgogne, Université de Franche-Comté, COMUE Université
Bourgogne Franche-Comté

1]2007
LEphémeére

Y a-t-il dans les lieux de pelerinages en
Bourgogne une composante éphémere ?

Article publié le 01 octobre 2007.
Diane Carron

DOI: 10.58335/shc.76

@ http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=76

Diane Carron, « Y a-t-il dans les lieux de pélerinages en Bourgogne une
composante éphémeére ? », Sciences humaines combinées [], 1 | 2007, publié le 01
octobre 2007 et consulté le 29 janvier 2026. DOI : 10.58335/shc.76. URL :
http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=76

La revue Sciences humaines combinées autorise et encourage le dépot de ce pdf

dans des archives ouvertes.

PREO est une plateforme de diffusion voie diamant.


http://preo.u-bourgogne.fr/
https://www.ouvrirlascience.fr/publication-dune-etude-sur-les-revues-diamant/

Y a-t-il dans les lieux de pelerinages en
Bourgogne une composante ephémere ?

Sciences humaines combinées

Article publié le 01 octobre 2007.

1|2007
LEphémeére

Diane Carron

DOI:10.58335/shc.76

@ http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=76

Introduction

1) « Le temps clos »

2) Le temps faussé

3) « Le temps retrouvé » des pelerinages
Conclusion

« [...] nous apercevons bien les intervalles des temps, nous les com-
parons entre eux, et nous disons les uns plus longs, les autres plus
courts; nous mesurons encore la différence; nous constatons qu'elle
est double, triple, etc., ou nous affirmons l'égalité. Mais notre percep-
tion qui mesure les temps ne mesure que leur passage : car le passé,
qui n’est plus, 'avenir, qui n'est pas encore, peuvent-ils se mesurer, a
moins que l'on ne prétende que le néant soit mesurable ? ». St Augus-
tin, Confessions, Livre 11, chapitre XXVI.

Introduction

La Bourgogne est marquée en son sol par de prestigieux lieux de pe-
lerinages . Dés les premiers siécles du christianisme, les fidéles se
sont pressés a Autun, Saulieu, Dijon, Alise, Auxerre vers les corps des
premiers martyrs. A cette base tardo-antique se sont ajoutés les péle-
rinages médiévaux vers les sanctuaires renommeés de Tournus, Véze-



Y a-t-il dans les lieux de pélerinages en Bourgogne une composante éphémere ?

lay, Pontigny et peu a peu vers plusieurs centaines de pelerinages
modernes a travers la Bourgogne dont quelques-uns attiraient des
pelerins de tout le Royaume comme celui d’Alise-Ste-Reine puis au
XIXe s., Paray-le-Monial vers ste Marie-Marguerite, a nouveau la ba-
silique de Vézelay et récemment Nevers ou plus d'une centaine de
milliers de pelerins viennent aujourd'hui vénérer ste Bernadette. Au-
tour de ces lieux, s'est développé le recours aux saints et déja au Xlle
s., des associations de prieres liaient des habitants de Chalon-sur-
Sadne au sanctuaire de St-Jacques a Compostelle 2. La pratique péré-
grine est attestée dans la noblesse bourguignonne, notamment chez
les ducs de Bourgogne qui effectuaient parfois eux-mémes des pele-
rinages dans leur duché. A I'époque moderne, les gouverneurs comme
les échevins engagerent souvent ce type de pratique sous la forme de
processions collectives dirigées vers des lieux privilégiés. Quelques
éveéques bourguignons se sont impliqués également en favorisant
dans leur cathédrale des lieux de dévotion comme a Chalon-sur-
Sadne, Autun, Langres, mais aussi en incitant aussi les reprises au
cceur des paroisses rurales.

3 Cette énumeération traduit une importante présence des pelerinages
en Bourgogne des le début de l'occupation chrétienne au IVe s.
jusqu’a nos jours.

4 Chercher alors dans l'acte pérégrin une composante éphémere, une
notion de brieveté, peut paraitre a priori surprenant tant, au
contraire, cette pratique parait s'inscrire dans la durée, tant la sil-
houette du pelerin nous est familiére et semble parcourir les chemins
depuis les premiers siecles.

5 Pourtant cette impression densemble ne peut satisfaire qui voudrait
vraiment comprendre I'évolution du phénomene, la durée réelle de
chaque pélerinage et les mécanismes qui les lient les uns aux autres 3.
Dans cette démarche, on se heurte d'emblée a un procédé singulier
réservé a cette forme de piété par les témoins et les narrateurs et
tout particulierement au traitement de la notion de temporalité a la
fois dans sa perception abstraite et dans l'interprétation chronolo-

gique des vestiges matériels.



Y a-t-il dans les lieux de pelerinages en Bourgogne une composante éphémere ?

1) « Le temps clos »

6 Les sources relatives aux pelerinages sont assez hétérogenes, il existe
parmi les séries d’archives ecclésiastiques, judiciaires ou notariales
des bribes d'informations offrant quelques jalons, mais une part im-
portante du matériau d'étude provient de la littérature religieuse
émanant du clergé dont les motivations apologétiques alterent l'ap-
préciation du fait religieux, notamment dans sa dimension historique.

7 Les ouvrages ou sont compilés les miracles opérés par tel ou tel saint
et les pelerinages qui se sont alors développés rendent compte de si-
militudes chez des auteurs qui ne sont pourtant pas contemporains
et dont la formation théologique et la culture étaient dissemblables.
Parmi les textes se rapportant par exemple a la Vierge Marie, que 'on
lise 'énumération des miracles mariaux redigée au Xllle s. par le do-
minicain Vincent de Beauvais, 'édition des images miraculeuses par le
jésuite Gumppenberg au XVlle s., ou encore l'inventaire des lieux ou

I'on a vénéré la Vierge dressé au XIXe s. par le curé Hamon *

, a chaque
fois, I'effacement de la notion de temps frappe le lecteur. La Vierge
est intervenue en un lieu pour guérir, aider, chatier, régler une affaire
particuliere et depuis on la vénere en cet endroit, mais il est rarement
possible de dater directement son intervention, ce sont seulement le
contexte ou la nature des personnes qui le permettent occasionnelle-
ment. Ces ouvrages sont destinés a louer les interventions terrestres
mariales en tout endroit. Cette caractéristique est propre au genre
hagiographique, ou l'on fixe le lieu mais ou le temps n'entre pas en jeu
car il fragmenterait le pouvoir de Dieu, ce que M. de Certeau nomme
le « temps clos® » du monde chrétien.

8 Un autre élément de confusion renvoie a la nature méme de l'action
pérégrine. A cette forme particuliére de piété qu'est le pélerinage, ef-
fectué hors du cadre paroissial, les ecclésiastiques accordent volon-
tiers les caracteéristiques liturgiques qui consistent en la commémo-
ration perpétuelle de I'Eucharistie, la répétition quotidienne de ri-
tuels des déebuts de I'Eglise, la célébration continue des cycles de la
vie du Christ et des saints. Les pelerins, qui peuvent appartenir a tous
les groupes humains, semblent marcher indéfiniment sur les pas de
leurs prédécesseurs. En ce sens, le pelerinage en tant que pratique
spirituelle échappe, dans lesprit du clergé, a la temporalité. Ainsi



Y a-t-il dans les lieux de pelerinages en Bourgogne une composante éphémere ?

10

11

12

dans les archives religieuses de I'époque moderne, les cures
connaissent tres rarement I'élément fondateur d'un pelerinage dans
leur paroisse, ils signalent que cette dévotion seffectue « de toute
ancienneté », « de temps immémorial » comme si elle datait des ori-
gines mémes de leur paroisse et que l'on doive la poursuivre indéfini-
ment. En ce sens, la marche pénitentielle d'un pelerin vers un sanc-
tuaire se confond avec son temps de vie qui est le pelerinage ter-
restre.

Si les auteurs médiévaux et modernes ne se souciaient pas d’ancrer
les pelerinages dans le temps, en revanche les auteurs des XIXe et
XXe s., pris d'intérét pour la pratique historique naissante, commen-
cérent assez systématiquement a rédiger des notices historiques sur
les pelerinages en méme temps que furent publiés des dictionnaires
hagiographiques diocésains. Cette démarche imposait aux prétres, a
la différence de leurs prédécesseurs, d'approfondir les origines chro-
nologiques de ces pratiques. Mais une nouvelle fois, la notion de
temps est escamotée par l'inclination des promoteurs du culte a tou-
jours repousser les origines des pelerinages le plus loin possible en
légitimant leur choix et leur fixisme par le poids de la tradition.

C'est le cas lors des vifs échanges développés au sujet du culte de
Marie-Madeleine a Vézelay. Mgr Duchesne réfutait la présence de la
sainte des le VlIlle s. sur la base de lacunes documentaires trop im-
portantes, tandis que ceux qui défendaient au contraire une présence
précoce sappuyaient sur la tradition, la « voix des peuples » jugée
aussi fiable que I'écriture qui est « la voix intermittente d'une minori-

té » 6.

Cette attitude se développe aussi pour les sanctuaires plus modestes
et il n'est pas rare que les curés de campagne développent le méme
argumentaire.

Ainsi, le curé de Jours-en-Vaux commence la notice du pelerinage de
sa paroisse comme ceci : « on n'invente pas les traditions, on les re-
cueille, leur autorité ne se discute pas, elle s'impose. Quand un sou-
venir est sur les toutes les levres et que la langue des générations l'a
pour ainsi dire consacré, il commande l'adhésion au méme titre que
T'histoire elle-méme »’, Dans le cas a Jours-en-Vaux comme dans
beaucoup d’autres, les notices historiques sont unies a un guide ou un



Y a-t-il dans les lieux de pélerinages en Bourgogne une composante éphémere ?

13

14

15

16

17

18

manuel de pelerin dont la dimension apologétique est une élément
fort, notamment en période de restauration de I'Eglise.

Ce poids de la tradition est constitutif de la pratique historique de ces
prétres pour lesquels « il ne peut y avoir de contradiction entre T'his-
toire et les traditions d’Eglise : la premiere ne peut quinévitablement
confirmer les secondes  ».

Cette propension traditionaliste n'est toutefois pas le propre des
prétres historiens qui partagent l'esprit du XIXe s., ou selon une ten-
dance générale spécialement prononcée, on a construit dans de
nombreux domaines (I'éducation, les institutions...) des rituels régu-
liers, des commémorations, ou l'on a entretenu les références pas-
séistes, assurant des repéres face a I'accélération de la modernité .

Les auteurs anciens comme les prétres du XIXe s. ont ceci en com-
mun qu’ils racontent le passé mais qu’ils n'écrivent pas T'histoire. En
revanche, le systeme narratif des seconds ne s’appuie pas unique-
ment sur des souvenirs oraux mais egalement sur des éléments tan-
gibles, des supports visibles qui entourent la dévotion. Toutefois dans
linterprétation des traces matérielles, l'esprit prosélyte ou simple-
ment la nostalgie ont pu 'emporter sur le travail critique et la réserve
méthodologique de sorte que l'on est parfois parvenu a échafauder
une chronique a partir de bribes d'informations mises bout a bout.

2) Le temps faussé

Le XIXe s. a contribué a faire découvrir le Moyen Age et le gofit des
vestiges de cette époque a motivé une phase sans précedent de res-
tauration, de mise au jour de sites, notamment de pelerinages. Le re-
cours aux objets a cependant entrainé quelques raccourcis de T'his-
toire.

Si l'objet de la dévotion s'effectue dans une chapelle romane, par dé-
duction immédiate, on supposait que la dévotion I'était aussi, comme
on l'a établi pour Notre-Dame-du-Chemin pres de Beaune par
exemple, alors que les éléments fiables attestant l'existence d'un pe-
lerinage en ce lieu ne se recoupent pas avant le XVe s.

Le cortege de statues de la Vierge découvertes par miracle fait aussi
'objet de simplifications historiques. Que la statue soit médiévale et



Y a-t-il dans les lieux de pelerinages en Bourgogne une composante éphémere ?

19

20

21

la dévotion le devient aussi dans les notices de pélerinages, peut-étre
par volonté de rattacher de modestes sanctuaires locaux aux célebres
pelerinages mariaux de Rocamadour ou du Puy. Or, dans bien des cas,
ces statues miraculeuses avaient été remisées ou enterrées et la dé-
votion est consécutive a leur découverte qui a pu se produire plu-
sieurs siecles apres leur réalisation.

A la faveur des premiéres fouilles archéologiques, de nombreux sites
ont été renseignes par des éléments matériels - ex-votos, sépultures,
blocs architecturaux, etc...- qui ont enrichi la connaissance des édi-
fices chrétiens. Toutefois, des défauts de méthode ont pu la encore
concourir a biaiser la chronologie des vestiges. En effet, la lecture
stratigraphique était parfois négligée de sorte que lors de la décou-
verte de tuiles gallo-romaines sous une chapelle médiévale on pou-
vait conclure avec empressement a la destruction d'un temple paien,
par saint Martin de préférence, et de I'édification d'une chapelle a sa
mémoire, méme si plusieurs siecles séparaient la couche de tuiles des

fondations de la chapelle'°, 11

suffit alors de trouver quelques mon-
naies étrangeres disséminées dans les pelletées de terre pour imagi-
ner les pelerins affluer vers ce lieu. Si I'on découvre une sépulture
d’enfant (quelque soit son age d’ailleurs) on conclut a I'existence d'un
sanctuaire a répit pour offrir une chance aux enfants morts sans bap-

téme de revivre le temps de leur bénédiction.

Le foisonnement de trouvailles a permis d'établir les connaissances
de base sur 'occupation du sol, mais a parfois entrainé des déborde-
ments interprétatifs tenaces empreints de nostalgie vis-a-vis d'un
Moyen Age rappelant I'époque d'une chrétienté unie.

En outre, un texte particulierement connu aujourd’hui a servi d’assise
a de nombreux développements rendus caducs car la compréhension
du texte a longtemps été erronée et sa portée surestimée. Le Guide
du pelerin de Compostelle vraisemblablement rédigé au milieu du
Xlle s. n'a pas connu le succes quon lui préte et c’'est en réalité au XXe
s quil a été réellement diffusé!l. La seule version proposée par J.
Vieillard en 1938 a connu depuis quatre rééditions, sans compter la
duplication massive de la carte ou sont tracés les quatre chemins ral-
liant de grands centres de pelerinages francais au site espagnol. Or,
bon nombre dauteurs se sont fondés au XXe s. sur ce texte pour
ajouter un ancrage médiéval a différents lieux plus ou moins rappro-



Y a-t-il dans les lieux de pélerinages en Bourgogne une composante éphémere ?

22

23

chés de ces voies. Il s'avere pourtant que ces pelerinages ne sont sou-
vent pas antérieurs a 'époque moderne, moment ou le pélerinage de
St-Jacques était fort concurrencé par Rome, Lorette et Treves par
exemple, dont les routes ne pouvaient pas étre similaires a celle du
Guide. Par conseéquent, 'enracinement que les auteurs souhaitaient
historique s’avere pour partie anachronique.

3) « Le temps retrouvé » des pele-
rinages

Apres avoir tenté de montrer comment la littérature des pelerinages
est partiale dans son rapport au temps, a la fois atemporel et biaisé, il
convient de replacer alors les centres de dévotion dans leur juste
durée. Voyons alors a partir de quelques exemples bourguignons
comment cette notion de brieveté a pu se traduire.

Il existe les lieux éminemment connus qui ont eu des fortunes di-
verses comme l'abbaye de Vézelay. Une partie de 'abbatiale romane a
été batie pour accueillir les pélerins : rois et humbles pendant prés de
deux siecles sont venus se recueillir autour des restes de Sainte
Marie-Madeleine. Cependant, diverses raisons ont concouru a miner
la dévotion des le premier siecle du pelerinage. Le train de vie déme-
suré des moines bénédictins est apparu de plus en plus incompatible
avec I'accompagnement pénitentiel, les différents juridiques avec les
princes, tant les comtes de Nevers que les ducs de Bourgogne, les ri-
valités avec les évéques voisins, l'affront contre les bourgeois de Vé-
zelay, les différents spirituels avec Cluny sont autant de facteurs de
chute de la renommée. Parvenu dans cet état d’'affaiblissement le pe-
lerinage a connu un coup de grace porté par l'essor du pelerinage
dédié a la méme sainte en Provence, a la Ste-Baume. Dans ce lieu, les
instaurateurs du culte ont réussi a découvrir le corps de Marie-
Madeleine, a l'offrir en vénération aux pelerins ce qui n’a pas tardé a
provoquer des miracles et a supplanter le pelerinage bourguignon
dans l'esprit des fideles accueillis 1a-bas par des dominicains. L'en-
semble de ces événements politiques, économiques et spirituels ont
concouru a considérablement diminuer l'aura du lieu au cours du
Xllle s., puis a enrayer son rayonnement en Occident pendant pres de
cing cents ans, jusqua sa relance apres les grands travaux de Viollet-



Y a-t-il dans les lieux de pélerinages en Bourgogne une composante éphémere ?

24

25

le-Duc et le succes de la croisade internationale pour la paix au len-
demain de la seconde guerre mondiale.

D’autres lieux ont connu une célébrité encore plus courte. Cest le cas
durant le XVIle siecle, d'une véritable multitude de pelerinages pour
lesquels une phase paroxystique a presque immédiatement laissé
place a l'oubli. A Beaune, par exemple, il s'est développé une dévotion
spéciale autour de la carmélite Marguerite du St-Sacrement. Cette
religieuse fut marquée d'une relation personnelle tres intime et mys-
térieuse avec la figure de 'Enfant-Jésus, notamment par l'interme-
diaire d'une statue miraculeuse. Des faits prodigieux lui ont éte attri-
bués de son vivant, tels que la naissance tant espérée du fils de Louis
XIII en 1638. Apres la mort de cette femme en 1648, des foules se sont
pressées pres de sa sépulture en quéte de miracles et une abondante
correspondance empreinte de dévotion est parvenue au Carmel de
tout le Royaume. Cependant, le pelerinage n'a duré qu'une vingtaine
d’années et a la fin du XVlIle s. le Carmel de Beaune était en voie de
désaffection'®. Quelques raisons peuvent expliquer la briéveté du
culte, notamment la personnalité complexe de Marguerite du St-
Sacrement dont la vie a été racontée dans plusieurs ouvrages peu de
temps apres sa mort. Ses mortifications, les séquelles de trépanation
quelle a conservées ont peut-étre séduit le milieu ecclésiastique fé-
minin de 'époque mais ont probablement géné le peuple qui pouvait
trouver a cette époque non loin de l1a dans le pelerinage de Ste-Reine
une forme de sainteté plus traditionnelle et moins mortifere. Par
ailleurs, Marguerite du St-Sacrement liée au cardinal de Bérulle a
probablement essuyé les réticences d’'une partie du clergé a 'égard ce
personnage. On préféra a cette religieuse assez obscure la piété ré-
formatrice et la pastorale des saints fondateurs de la Visitation, Fran-
cois de Sales et Jeanne-Francoise de Chantal.

Un autre genre de pelerinage temporaire est formé par les sanc-
tuaires batis pour dupliquer d’autres lieux plus célébres ou des éve-
nements miraculeux se sont produits. Cest le cas des grottes ré-
pliques faites sur le modele du lieu ou la Vierge apparut a Bernadette
Soubirous. En Bourgogne, et particulierement dans la Nievre ces ré-
pliques ont connu un réel succes. Comme le « sanctuaire-mere » elles
sont but de pe¢lerinage, on y dépose des ex-votos.



Y a-t-il dans les lieux de pélerinages en Bourgogne une composante éphémere ?

26

27

28

Lélan de piété nivernais est compréhensible grace a I'entrée en reli-
gion de Bernadette chez les Sceurs de I'Instruction Chreétienne de Ne-
vers en 1866. Déja a Ouroux, un sanctuaire est dédié a Notre-Dame-
de-Lourdes juste apres la guerre de 1870 ; en 1884 une grotte comme-
morative est aménagée a Nevers non loin de la sépulture de Berna-
dette, puis lors de la reconnaissance des reliques de la bienheureuse
en 1925, Nevers devint véritablement un relais pour les pelerins sur le
chemin de Lourdes. Apres la canonisation de sainte Bernadette, la
grotte de Lourdes est répliquée dans des proportions beaucoup plus
modestes a Beaumont-Sardolles et bénie par l'évéque en 1939.
D'autres tentatives de ce type ont été engagées dans le diocese, tou-
tefois, ces pelerinages de proximité qui ont profité d'un élan de dévo-
tion mariale ne représentaient parfois qu'un ersatz du sacré et ont
souffert du développement des transports qui a permis de rallier ai-

sément les grands sanctuaires renommés 13,

Ces trois manifestations de pelerinages temporaires ont permis de
détailler quelques obstacles a la survivance d’'un culte qu’il s'agisse au
Moyen Age de la ruine morale et financiére des bénédictins de Véze-
lay ; au XVIle s. a Beaune d'une dévotion par trop insolite, pas assez
populaire ; et encore dans la Nieévre contemporaine ou la démultipli-
cation d'une copie d'un lieu sacré n'a pas pu se substituer longtemps
au lieu lui-méme.

Finalement que représente I'éphémere pour cette forme de foi ? Par-
fois il semble que le pelerinage ne dure pas plus d'une génération. Si
I'on considere le mot « éphémere » dans son sens étymologique (qui
ne vit qu'un jour et par extension dont la fin est déterminée des l'ori-
gine) alors le pelerinage chrétien ne semble pas étre par nature éphé-
mere puisqu’il est un lieu ou la manifestation de Dieu, par des mi-
racles opérés directement ou par l'intermédiaire des saints, est sus-
ceptible d'étre répétée et les miracles reconnus dignes d'étre hono-
rés. Le recit de ces faits extraordinaires est ensuite transmis par les
témoins, commémoré, pour devenir le souvenir et la tradition du pe-
lerinage. Néanmoins, ces lieux de culte pris en tant que produits
d'une époque, d'un groupe, dun contexte social plus large que celui
de la religion sont la volonté d’apporter une solution a un besoin (thé-
rapeutique, institutionnel, pastoral, etc.). Par conséquent, le succes et
la durée sont en grande partie dictés par la survivance du besoin lui-
méme. Si les pelerinages ne sont probablement pas immédiatement



Y a-t-il dans les lieux de pélerinages en Bourgogne une composante éphémere ?

appelés a disparaitre, dans l'esprit de leur promoteur pour le moins,
ils s'aveérent soumis a des effets de mode, a I'usure du sentiment reli-
gieux et ils s'averent souvent temporaires ou intermittents.

Conclusion

29 Loin d'étre seulement un fait individuel, cet acte a une portée collec-
tive souvent « politique » que le milieu catholique a parfois utilisé
comme un outil apologétique tandis qu'il a été vilipendé dans d’autres
milieux. Cela peut alors expliquer que cette forme de dévotion ait,
plus que d’autres peut-étre, cristallisé les flammes de la récusation a
la hauteur de celles de la ferveur. Dans cet esprit, le fait pérégrin a
bénéficié non seulement d'un traitement littéraire délibérément
orienté, mais il a aussi été déformé par des défauts méthodologiques.
Si la pratique existe de facon plus ou moins continue dans une frac-
tion de la population, en revanche les lieux, les points d’ancrage fluc-
tuent en fonction de I'évolution de l'objet de la dévotion et du support
de son culte. La réussite est la volonté d'un groupe, le produit d'une
communauteé.

30 En considérant strictement les pelerinages dans leur époque sans
chercher a les maquiller, certes ils perdent leur attribut presque mer-
veilleux, mais ils rendent compte, beaucoup plus qu’il n'y parait dans
leur légendaire, des aspirations et des craintes de leur temps. En
s’éloignant de la puissance sacrale et de la « benoite sainteté », on se
rapproche de la société des hommes.

1 J. Marilier, 1991, Histoire de UEglise en Bourgogne, Dijon, Editions du Bien
Public, 202 p.

2 J. Richard, 1995, « Pélerins de st Jacques en Bourgogne chalonnaise (XI-
Xlle s.) » dans Pelerinages et Croisades, Actes du 118° congres des Sociétés
Savantes, Paris, Editions du CTHS, pp. 47-51.

3 Cette démarche a été encouragée pour 'ensemble des phénomenes reli-
gieux par D. Julia dans son « Histoire religieuse » parue in J. Le Goff, P. Nora
(dir.), 1974, Faire de U'Histoire. II Nouvelles approches, Gallimard, p. 184-224.

4 V. de Beauvais, 1965 (fac-similé d'un ouvrage de 1665), Speculum historial,
Akademische Druck v. Verlagsanstalt Graz, Austria, 134 p. ; G. Gumppenberg,



Y a-t-il dans les lieux de pélerinages en Bourgogne une composante éphémere ?

Atlas Marianus, 1672, Munich, 3 volumes ; A.-J.-M., Hamon, 1861-66, Notre
Dame de France, Paris, H. Plon, 7 volumes.

5 M. de Certeau, 2002 (1°'¢ éd. 1975), Lécriture de Uhistoire, Paris, Editions
Gallimard, Folio- Histoire, p. 331-335.

6 Discours d’E. Lamy lors de l'entrée de Mgr Duchesne a I'Ecole Francaise
de Rome en 1888, cité dans A. Pissier, 1923, Le culte de ste Marie-Madeleine a
Vézelay (Yonne), Paris, Demoulin, pp. 1-3.

7 L. Servange, 1884, Mémorial et manuel du pélerin au sanctuaire de Notre-
Dame-du-Bon-Secours de Rouvray a Jours-en-Vaux (Cote-d’Or), Dijon, Impri-
merie de I'Union typographique Mersch et Cie, p. 10.

8 S. Milbach, 2000, Prétres historiens et pelerinages du diocese de Dijon
(1860-1914), Dijon, EUD, p. 111.

9 E. Hobsbawn, T. Ranger (ed.),1988 (1983 lere éd.), The invention of tradi-
tion, Cambridge, Cambridge University Press, Past and present publication,
320 p.

10 J.-G. Bulliot, F. Thiollier, 1892, La mission et le culte de Saint Martin
d'apres les légendes et les monuments populaires dans le pays Eduen, Autun,
Dejussieu , 482 p.

11 P. Gerson, 1998, « Le guide du pelerin de st Jacques de Compostelle : au-
teurs, intentions, contextes » dans Le culte des saints a 'époque préromane
et romane, Actes des XXXe journées romanes de Cuixa, Les cahiers de St-
Michel-de-Cuxa, p. 5-16.

12 J. Roland-Gosselin, 1969, Le Carmel de Beaune 1619-1660, Rabat, Imprime-
ries francaises et marocaines, 645 p.

13 M. Lagree, 1997, « Les répliques de la grotte de Lourdes. Suggestions
pour une enquéte », Homo Religiosus, autour de J. Delumeau, Paris, Fayard,
pp. 25-33.




Y a-t-il dans les lieux de pélerinages en Bourgogne une composante éphémere ?

Francais

Lidée d'une pratique éphémere en histoire religieuse et particulierement
dans le cas des pelerinages souleve d’emblée la question du traitement du
temps. En effet, I'historien doit semployer a mesurer I'évolution, le change-
ment, les permanences et les ruptures. Le pelerin lui entretient la mémoire
de miracles millénaires, chemine vers les mémes lieux que ses prédéces-
seurs, effectue des gestes immémoriaux, répéte les mémes cantiques,
cherche a ancrer sa démarche dans une tradition. Tenter de dresser une
histoire des pelerinages cest mesurer ce que les pelerins jugent a priori in-
commensurable. C'est aussi comprendre le contexte religieux propre a
I'éemergence de chacun des sanctuaires pour en saisir la portée et le rayon-
nement.

A partir de quelques exemples bourguignons, la notion déphémére peut
étre discutée, en confrontant des arguments apologétiques, économiques,
et archéologiques.

Diane Carron

Doctorante en Histoire, Artehis UMR 5594
IDREF : https://www.idref.fr/17693037X

HAL : https://cv.archives-ouvertes.fr/diane-carron


https://preo.ube.fr/shc/index.php?id=77

