Sciences humaines combinées

ISSN : 1961-9936

: Université de Bourgogne, Université de Franche-Comté, COMUE Université
Bourgogne Franche-Comté

1]2007
LEphémeére

Introduction a une étude originelle de
'éphémere

01 October 2007.

Frank Darwiche

DOI: 10.58335/shc.92

@ http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=92

Frank Darwiche, « Introduction a une étude originelle de I'’éphémére », Sciences
humaines combinées[], 1| 2007, 01 October 2007 and connection on 29 January
2026.DO0I:10.58335/shc.92. URL : http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=92

PREO


http://preo.u-bourgogne.fr/

Introduction a une étude originelle de
I'ephémere

Sciences humaines combinées

01 October 2007.

1|2007
LEphémeére

Frank Darwiche

DOI:10.58335/shc.92

@ http://preo.ube.fr/shc/index.php?id=92

Le passé

Le présent

Le futur

L'éphémere et le temps

1 Au premier abord, dire 'éphémere, parler de lui, le nommer ou lui
laisser la parole, semble poser un probleme. Comment, en effet, lais-
ser venir vers nous comme écrivains et penseurs celui-la méme qui
ne dure qu'en passant ? Comment pourrions-nous laisser parler
I'éphémere ?

2 Nous ne voulons pas chercher a décrire un simple champ sémantique
qu'il occuperait ou occupe depuis toujours comme mot dans une
langue donnée, et ce afin de ne pas réduire notre considération a une
pseudo-étude linguistique, quel que soit le lien qu'elle puisse entrete-
nir ou réveler au fait social d'une nation ou d'un groupe donné, uni-
versitaire ou autre.

3 Parler de l'éphémere, c'est oser écrire sur ce qui ne se donne pas
comme objet a saisir par un observateur, que ce soit directement
dans différentes manifestations intra-mondaines et situationnelles ou
indirectement dans une idée ou un concept donné a découvrir ou re-
couvrer. L'éphémere vient a la parole, celle qui veut le considérer, en



Introduction a une étude originelle de 'éphémére

tant qu'éphémere - il reste et demeure pendant quelques instants
passagers. S'il faut penser 1'éphémere, s'il faut voir ce qu'il en est, ce
sont ces moments particuliers que nous devrions considérer : ils
gardent de 1'éphémere ce qu'il laisse, sans que ce soit un objet parti-
culier et permanent qui retiendrait quelque constante physique ou
numérique réelle de ce qui ne fait que s'en aller, comme pour lui don-
ner un concept bien précis et (pré-)déterminé.

4 Aborder ces moments, serait-ce les identifier et donc retrouver leur
lieu précis ? Oui et non.

5 Non si nous nous laissons tenter par une entreprise qui cherche des
lieux et des textes ou mots concrets possibles, venant d'une réalité
particuliere que le chercheur considérerait comme endroit privilégié,
ou ce qui est éphémere se présente en tant que tel en passant et lais-
sant derriere lui une trace bien visible : un objet obsolete, un texte in-
solite, un mot perdu dans les arcanes de la philologie, tombé hors
d'usage mais gardant la trace d'une certaine réalité qui perdit un jour
sa permanence espérée et qui garde de son éphémere une constante
bien évidente, preuve d'un affairement ou d'une création éphémere. Il
y a la-dedans, en effet, de I'é¢phémere, mais la réflexion qui s'arréte 1a
n'approche ce dernier que de loin et en se perdant dans les détails de
la recherche scientifique de quelque type qu'elle soit.

6 Oui, parce que 1'éphémere est a chercher dans son lieu propre, qui
n'est point dans les divagations de 1'ame réveuse face au monde qui
passe. S'il y a I'éephémere dune certaine maniere, il a un lieu ou son
sens se donne et se pense, il est abordable.

7 Ce n'est pas un principe subjectif d'identification qu'il faut chercher -
nous ne « devenons » pas « éphémeres » pour considérer I'éephémere,
et celui-ci ne rend pas éphémere ce qu'il touche, tel un élément dé-
temporalisant - bien au contraire, il dit le temps plus que tout autre
concept ou phénomene, il porte notre attention sur le temps. Com-
ment est-ce possible ?

8 Ce qui vient en passant se laisse apercevoir comme trace de I'éphé-
mere. Ce faisant, il trouble le mode quotidien du temps ; I'homme se
mouvant dans le temps dans ses occupations journalieres est alors in-
terpellé et differemment : le temps est retrouvé comme ce qui (se)
temporalise. Que veut dire cette temporalisation ? Au sein de quelle



Introduction a une étude originelle de 'éphémére

10

version du temps se manifeste-t-elle et comment ? Peut-on méme
parler d'un « se manifester » en approchant le temps depuis I'éphé-
mere ? Pour répondre a ces questions, il nous faut regarder le temps
tel qu'il nous apparait dans ses définitions actuelles ; nous pourrons
alors partir de ces constatations pour poser la question plus originel-
lement et a partir de notre point de vue particulier et nécessaire :
celui de I'homme dans son monde et ce qui constitue ce monde dans
le temps.

On divise évidemment le temps en trois parties : le passe, le présent
et le futur. Nous accordons ensuite a chacune une dimension et une
détermination particulieres qui fondent notre approche du temps et
de son passage. Le passé est lié a I'histoire, il est le temps de I'histoire
; le présent est lié a I'action, au moment présent et donc a la présence
des objets et des événements qui s'y rapportent - les actualités ; le
futur est lui lié au projet et a I'avenir, il est le temps de la planification
mais aussi le temps de l'incertain qu'implique la projection de nos di-
vers plans. Regardons de plus pres chacune de ses dimensions en la
liant par la suite au phénomene temporel qui nous intéresse ici :
I'éphémere.

Le passé

Aujourd’hui, le passé est défini comme lieu d'existence des objets pas-
sés et des événements qui leur sont liés, c'est-a-dire des relations
humaines sous toutes leurs formes : les hommes entre eux ou les
hommes et les objets qui les entourent, le tout formant un complexe
ou se produiraient ces différents événements mondiaux ou locaux. Le
passé est donc considéré comme un monde de faits passés : il est le
domaine de la mémoire et de ce qui lui est lié. Toute étude de ce
passeé est un examen des documents qui gardent cette mémoire, c'est
un tri qui sélectionne le plus important ou détecte des lignes direc-
trices pour essayer de trouver une structure donnée ou seraient re-
pertoriés les différents faits aboutissant a la définition d'une histoire
toujours liée a celle qui la précede, méme lorsqu'elle la devance ou s'y
oppose radicalement. La science de 'histoire est née lorsqu'une telle
organisation est effectuée et un domaine particulier est né. L'étude
de I'histoire devient alors une discipline marquant sa présence réelle
dans les institutions qui lui sont consacrées et permettant la re-



Introduction a une étude originelle de 'éphémére

11

12

cherche qu'elle effectue intérieurement, dans les instituts et leurs bi-
bliotheques, et extérieurement, dans les autres fonds désignés par
elle comme « documents historiques ».

C'est aussi depuis la délimitation de son domaine, qu'elle appelle le «
passé », « les faits passés » ou « les événements passés » et qui struc-
ture ses méthodes et ses écrits, qu'elle approche les autres sciences
et s'y associe plus ou moins. Elle décide de ce qui lui « sert » et de ce
qui lui est « inutile » par exclusion toujours plus spécifique et étudiée.
Elle se lie a 'archéologie, a la philologie, a la sociologie..., s'éloigne de
la mathématique, de la physique, de la biologie... tout en indiquant
I'importance spécifique de ces dernieres la ou elles auraient « chan-
ger l'histoire » d'une facon ou d'une autre. Tout comme elle trie les
documents puis les re-trie, elle inspecte les sciences et les re-
inspecte selon les lignes directrices de ses recherches et de leurs
conclusions. Ce faisant, elle suit le cours et l'effort de toutes les
autres sciences, qui se meuvent dans une vision particuliere du
monde, celle qui veut toujours « rendre compte » de ce qui s'y trouve
et se préte a l'inspection - donc de tout et du tout.

La science de l'histoire cherche dans son propre domaine la « vérité
». Elle travaille en gardant celle-ci comme fondement principal de
toutes ses recherches et conclusions - elle cherche le « vrai » du
passé pour le présenter d'une fagon aussi « vraie » que possible au
présent et a I'ceil du chercheur averti. Ce qu'elle découvre, elle le met
a lI'épreuve de ses propres regles, celles qui gérent et déterminent
son domaine, souvent en utilisant les outils spécifiques a son travail.
Ses objets, ses découvertes sont alors classifiées selon un systeme
bien déterminé et selon leur validité et leur importance. Elle précise
ainsi ce qui se garde et ce qui s'oublie, ce qu'il faut inspecter et poser
comme base d'une nouvelle étude et de ses déductions et ce qui de-
vrait rester dans les archives pour ne plus étre considéré ou pour at-
tendre une autre approche des documents, répondant a une nouvelle
découverte et fagon de voir les choses et de les organiser sous les dif-
férentes catégories des études du passé. Dans tous ces changements
possibles dans son approche, qui suit les nouvelles découvertes his-
toriques ou autres, cette science humaine garde la méme vérité, elle
la cherche dans les documents les plus dignes de confiance, c'est-a-
dire les plus « authentiques » d'apres les méthodes de vérification ef-



Introduction a une étude originelle de 'éphémére

13

14

15

ficaces. Mais qu'est-ce qui repose au fond de cette vérité ? Ou en-
core, qu'est-ce que et qu'elle est cette vérité ?

L'histoire, comme toutes les sciences, questionne en vue de ce qu'elle
appelle la vérité, mais cette derniere n'est jamais mise en question,
surtout depuis sa détermination a 1'époque des Lumieres. Or celle-ci
introduisit une version bien précise de la vérité qui trouve son plus
grand accomplissement a 'époque moderne. La vérité se trouva liée a
la mathématique, c'est-a-dire aux concepts a priori de celle-ci qui
gouvernaient désormais la relation de 'homme au monde environ-
nant puis a tout ce qu'il rencontrait - tout devait étre expliqué par les
sciences mathématiques qui donnaient a chaque chose sa valeur et
son role dans le complexe des choses. La physique changea alors
d'essence.

Chez les Grecs, la @Uoig ne subissait aucune détermination a priori,
aucune intervention de l'esprit pour définir ce qu'elle contenait, le
démarquer, le catégoriser et l'offrir aux considérations de la raison.
Elle était plutdt, comme le précise bien Heidegger dans son essai sur
la Vo d'Aristote, ce qui venait dans l'ouvert ou ce qui donnait les
choses qui venaient dans l'ouvert.! La science physique n'existait pas
encore ni la notion précise de nature qu'on rattache quelques fois a la
¢@uoig grecque. Avec l'avenement de celle-ci et son attachement a la
raison et donc au principe de celle-ci qui demande qu'on rende
compte de tout (le principium reddendae rationis de Leibniz), le
monde extérieur devient un monde pour I'homme qui pense et doute
: 'homme est devant un monde-étendue qui est foncierement diffé-
rent de lui et qu'il doit donc subjuguer, le soumettre a l'esprit.
L'homme se trouve soudain en danger devant une nature ne suivant
pas par essence les déterminations requises par la raison. Il doit donc
se protéger de celle-ci en la maitrisant et lui imposant un systeme or-
ganisationnel. Cette organisation est accompagnée d'une échelle de
valeur, qui donne a chaque objet sa position et son role précis.

La base de cette échelle est le calcul raisonné permettant une hiérar-
chisation des contenus mondiaux et définissant la vérité et ses de-
grés. Cette derniere subit donc aussi un changement dans son es-
sence. Chez les Grecs, le vrai était lié directement a ce qui vient dans
I'ouvert, ce qui n'est plus caché. L' 'aAnfewq, que l'on traduit d'habi-
tude par « vérité », veut dire plus précisément la non-occultation, la



Introduction a une étude originelle de I'éphémére

16

sortie de l'occultation tout en gardant le caractere d'occultation -
c'est I'ad-venue, dans l'ouvert, de ce qui est caché, et ce sans qu'il soit
forcé a s'ouvrir. Il n'est ni intérieur ni extérieur a la conscience de
I'homme, il est juste la-devant comme faisant partie du monde ou
I'homme se trouve et qu'il essaie de penser en y pensant sa place
comme homme, son humanité. Cette vérité était liée a I'homme
comme celui qui rend compte de ce qui est la et ce depuis son étre
dans le monde donné tel quel. La raison, depuis les Lumieres et
comme résultat direct de la pensée qu'avaient préparée Descartes et
Leibniz, effectue par la science mathématique, déterminant l'ap-
proche scientifique en général, une transformation de la vérité qui la
lie a ses principes et a la quantification numérique du calcul : une
chose est d'autant plus vraie qu'elle est bien déterminée et se préte
au calcul le plus précis. Le « dévoiler » change de caractere et s'at-
tache au gigantisme du plus petit dont le calcul différentiel et les mo-
nades de Leibniz constituent le héraut. Etre vrai est désormais ré-
pondre a des exigences précisées par une méthode raisonnée et
scientifiquement valable. Nous sommes alors, pour I'histoire, a
I'époque des données historiques. Celles-ci constituent les sources de
base pour toute enquéte sur le passé, qui par conséquent tombe lui-
méme dans l'apanage du calcul exact. Etudier le passé, c'est mainte-
nant faire le tri des documents et des preuves les plus pertinents,
ayant subis une évaluation scientifique rigoureuse leur assignant cha-
cun et chacune sa valeur et la maniere particuliere de l'approcher ;
c'est ensuite lier les données entre elles, trouver ce qu'elles ont en
commun, les nuances qu'elles présentent sur un sujet donné, puis
faire les conclusions, elles-mémes répondant a une idée, une idéolo-
gie ou un concept prédeéfini, dépendant de ces données pour s'impo-
ser comme vrai et bien-fondé. Néanmoins, ce bien-fondé lui-méme
n'est pas pensé depuis son appartenance spécifique a I'histoire et au
passé, parce que cette version du passé et le passé méme ne sont ja-
mais étudiés.

Quant a I'éphémere, il devient, pour la science de I'histoire, ce qui ne
mérite pas d'étre noté. Il est ou bien ce qui présente un intérét relati-
vement faible - il tombe derechef dans l'oubli - ou bien ce qui a une
valeur moindre et ne prend son sens que d'une valeur ajoutée per-

mettant l'expression d'une volonté nationale, impériale ou sociale
particuliere, qui, elle, aurait une valeur importante dans une catégo-



Introduction a une étude originelle de 'éphémére

17

18

rie de données historiques. Cet éphémeére n'est pas retenu par les
livres et les théories historiques, parce qu'il n'est pas directement as-
socié aux évenements de grande « valeur ». Méme lorsque des études
sont faites sur des sujets dits marginaux, tel que l'histoire de la vie
privée, l'histoire des femmes au Moyen Age, I'histoire des classes dé-
favorisées..., il s'agit de répondre a une valorisation de certains do-
maines de recherche directement liée aux enjeux présents et a leurs
évaluations spécifiques.

Cette version de l'histoire et de ce qu'elle, en tant que science, définit
comme éphémere reste donc dans I'espace réalisé et délimité par un
concept particulier de la vérité - concept directement attaché a la
valeur, a 'adéquation et a 'exactitude - qui reste aujourd'hui impen-
sé. Or nous devons nous défaire d'une telle version de l'histoire et de
I'éphémere si nous voulons atteindre 1'essence de ce dernier, sans le
manipuler ou le placer dans une hiérarchie de concepts. Ce faisant,
nous maintenons l'attachement évident et premier de I'éphémere au
temps comme base de la pensée qui veuille l'atteindre. Ceci nous de-
mande de ne pas l'attacher exclusivement au pass€, ce que nous
sommes tentés de faire de par le sens courant du mot, « ce qui ne fait
que passer », mais de le penser depuis le temps lui-méme, ses trois
dimensions, que nous appellerons, avec Heidegger, « extases », et la
facon dont il se temporalise. Interroger le passé pour comprendre
I'éphémere appelle alors immédiatement une interrogation sur le
présent et sur le futur, non pas pour en dégager une définition de
I'éphémere mais pour laisser I'éphémere se dire depuis son fonde-
ment. Ne pas « définir » I'éphémere n'est donc pas lI'abandonner au
vague de ' « indéfini » et a I' « indéterminé », mais bien l'inverse :
nous ne partons pas dun concept prédéterminé mais du fondement
méme de I'éphémere, donc de ce qui est le plus solide et le plus dé-
terminant.

Nous nous tournons maintenant vers le présent, non seulement pour
le considérer comme tel et y considérer 1'éphémere, mais aussi, vu le
lien nécessaire des trois extases, pour continuer notre considération
du passé et de 'éphémere dans le passé.



Introduction a une étude originelle de 'éphémére

19

20

21

Le présent

L'esprit moderne, qui détermine le passé de la facon que nous venons
d'exposer, est le méme que celui qui considere le présent tel que nous
le présentons ici. C'est qu'il s'agit d'une méme version du temps que
nous compléterons au bout de notre discussion sur le futur. Le temps
est vu comme linéaire, subdivisé en un nombre infini de parties, cer-
taines appartenant au présent vécu et d'autres au passé et au futur.
Le présent dans ce temps constitue le lieu du déroulement des éveé-
nements actuels - les actualités de la vie humaine. Mais comment
peut-il offrir le lieu des événements ? Pour répondre a cette question,
il faut en poser une autre non moins importante : Quel est ce présent
? Ou de quelle version du présent, de quel présent, s'agit-il ? La re-
ponse offrira aussi une explication de I'éphémere pris dans ce présent
et en genéral.

Le présent dans une telle pensée est celui de l'instant calculable, celui
du temps comme suite de moments. Nous pouvons le contraster,
comme le fait Heidegger a plusieurs reprises, avec le présent grecque
et plus précisément avec le méme mot évoqué plus haut : I' 'aAnfewa.
Comment est-ce que ce dernier peut indiquer la vérité et le présent
grecques ? C'est que son sens donne leur dimension aux deux et les
lient dans ce qui deviendra la caractéristique de la pensée grecque. Le
présent est ce qui se dévoile, il est donc ce qui sort de l'occultation,
ce qui est dans l'ouvert et se trouve la-devant. Le présent est, pour
les Grecs, dans le présenter, dans le (s')offrir s'effectuant aupres de la
personne qui pergoit et observe. C'est a partir de ce dévoiler que la
présence sera ensuite ousia — ce qui est, I'étre et 1'étant, puis la sub-
stance chez Aristote.

Avec la pensée mathématique, cette présence devient 'objet de 'es-
prit et de son calcul. Lhomme est alors placé devant un monde com-
posé d'objets divers a étudier ou a saisir. Ce qu'on peut toucher, ce
qu'on peut voir en utilisant son ceil, lui-méme objet biologique et op-
tique, ce qu'on peut sentir par I' « organe » olfactif ou entendre par I'
« organe » auditif... devient un agrégat de données spécifiques sur la
vie dont le nombre et la disposition déterminent leur qualité propre
et leur étre-en-soi : le calcul cerne le monde. Définir ainsi le présent
mais surtout le vivre et le connaitre fixe directement le passé : ce qui



Introduction a une étude originelle de 'éphémére

22

23

24

passe est ce qui fut présent. Le passé n'est qu'une série de présents
révolus et de données spécifiques a traiter par la science qui leur
convient et dont ils constituent la matiere et la source.

Dans le présent ainsi considéré, I'éphémere est ce qui n'est pas digne
d'étre gardé comme valeur constitutive de la connaissance, de la
science et des valeurs esthétiques qui s'y fondent. Il n'a pas d'utilité
particuliere et doit donc disparaitre sans laisser de trace. Il est aussi
le consommable par opposition au durable : il part vite, il est avalé,
digéré ou recraché pendant un temps, satisfaisant ainsi aux besoins
premiers, et ne persiste pas comme élément capable de garder sa va-
leur et de rester, d'une certaine maniére, un passé présent, c'est-a-
dire une seérie de présents acheves et placés sur la ligne du temps qui
continue de rester adjacente a celui-ci. On est alors conduit a des di-
visions spécifiques, tel que dans l'art : la musique populaire, par
exemple, est préfabriquée pour étre écoutée puis tomber de suite
dans la désuétude alors que la grande musique classique aurait cet
aura de présence qui maintiendrait une valeur pendant au moins plu-
sieurs époques. La méme idée s'applique au cinéma et aux autres arts,
mais aussi aux bouleversements politiques et sociaux, placés sur une
échelle d'importance fondée sur la valeur des changements qu'ils oc-
casionnent ou des nouveautés qui semblent perdurer comme dans un
présent éternel.

Un autre présent et une autre présence, se rattachant a une pensée
plus fondamentale, parce que plus proche de l'exister de 'homme sur
terre, intéressent Heidegger. Ainsi note-il, commentant la parole
d'Anaximandre :

« Le jointement doit donc appartenir a la présence comme telle, ainsi
que la possibilité d'étre hors de ce jointement. Le présent est ce qui,
a chaque fois, séjourne pour un instant. Le séjour se déploie comme
l'arriveée passagere dans le départ. Le séjour se déploie entre 1'appa-
raitre et la disparition. Entre cette ab-sence se déploie la présence

de tout séjourner ».2.

Pourquoi disons-nous que 'homme constitue ici un élément essentiel
du présent et de la présence ? Lhomme dans ce passage est celui qui
séjourne. Par ce séjour il est ce qu'il est et entre dans la détermina-
tion premiere du temps et dans la présence. C'est I'homme lui-méme



Introduction a une étude originelle de 'éphémére

25

26

27

qui, avant toute autre chose, réside pour un instant sur la terre et se
trouve aupres des présences qui l'entourent et établissent son
monde. Il sé¢journe de cette facon parce qu'il est mortel et plus preéci-
sément le mortel. Lhomme ne vit sa vie et ne peut la penser comme
telle que parce que son étre est pour-la-mort. S'éloigner de cette
mortalité c'est s'éloigner du sens de la présence et du temps ou
I'homme fait son séjour et c'est entrer dans l'oubli de l'étre de
I'homme tel qu'il se déploie dans le temps 3 Ce déploiement se fait
dans et depuis le résider et le temps du résider et vers le futur de
I'homme, son avenir comme projet. Considérons celui-ci avant de re-
venir sur cette citation et d'en dégager ce qui éclairera notre ré-
flexion sur I'éphémere.

Le futur

Le futur pensé sans le retour au séjour de I'homme sur terre et au dé-
ploiement du temps, reste tributaire de la version du présent comme
l'existence d'objets dans un monde dominé par I'homme et le calcul.
Le futur n'est qu'un présent en attente, il est réarrangement des ob-
jets du présent et domination plus précise et plus adéquate des élé-
ments constitutifs du monde objectif. Sa valeur est définie par la no-
tion de progres.

Le progres détermine la modernité depuis la pensée des lumieres
mais surtout depuis l'industrialisation et son aboutissement dans la
technique moderne. Il est toujours le plus désirable et le plus défen-
du, menant ainsi une course inlassable pour mettre le tout-objet sous
I'emprise aussi complete que possible des principes régissant les va-
leurs d'efficacité, de « gestion du temps », de pouvoir, de « dernieres
technologies »... Il est une extension du calcul toujours plus impor-
tant et plus précis - 'homme entre alors dans l'eére du gigantesque et
de la division a l'infini qui fait du plus petit l'objet des plus grandes re-
cherches et spéculations, fruit direct du calcul différentiel chez Leib-
niz.

La technique moderne offre la derniere version du progres continu -
elle demande d'avoir une emprise mondiale pour avancer toujours
plus vite et plus efficacement et pour utiliser la terre en dévoilant de
plus en plus son contenu Cette opération est l'inverse de celle de la
pensée du vrai : au lieu de laisser advenir les choses dans l'ouvert de



Introduction a une étude originelle de 'éphémére

28

29

30

31

leur monde et dans leur voilement et dévoilement, la technologie «
force » la nature a donner ce qu'elle garde comme potentiel d'énergie
- elle arrache a celle-ci ce qu'elle contient d'utilisable comme stock
d'énergie, elle lui Ote sa liberté. La technique accumule alors ce stock,
le conserve, le pese et 1'évalue pour qu'il serve a ses propres fins dans
l'avenir.

L'éphémere, dans une telle version de l'avenir est défini depuis les
projections de la technologie et de la modernité. Ce qui ne persiste
pas, ce qui ne réussit pas le test de l'avenir, est ce qui ne contribue
pas d'une fagon nouvelle et puissante a I'avancée de la modernité et
au progres. Ne pas tomber dans I'éphémere c'est inventer du nouveau
qui précise encore plus le contenu du monde et de ses objets pour
permettre a la raison humaine de mieux faire ses calculs et d'asseoir
sa domination sur la nature comme réserve de produits possibles et
d'énergie.* Léphémere est le manque de créativité dans le sens d'une
capacité a faire du nouveau sur le plan scientifique, outil du progres
de I'homme rationnel.

Dans cette version de l'avenir, elle aussi tributaire du présent mo-
derne, I'homme et sa relation a I'a-venir restent impensés. Essayons
de les regarder de plus pres et plus originellement.

L'homme émerge comme ce qui est toujours en projet, c'est-a-dire
qu'il projette son avenir depuis le temps lui-méme, donc depuis l'ori-
gine du passé, du présent et du futur. Les trois sont inséparables et
sont la a chaque fois que se fait et se réalise une décision sur l'avenir,
projection des possibilités de I'homme et de son étre-la. Lhomme est
essentiellement pro-jet et projection vers 'avenir parce qu'il est tou-
jours dans une transcendance qui se temporalise - il se dépasse lui-
méme et c'est la précisément son exister et surtout son pouvoir-étre
qui est la détermination méme de sa relation au monde : 'homme est
un pouvoir-étre. L'avenir est donc l'accomplissement de ce dernier,
du pro-jet qui s'y attache, et ce par la transcendance temporelle of-
frant les trois extases du temps dont le futur est la plus importante
parce qu'il permet I'accomplissement de I'essence méme de l'exis-
tence de 'homme et de sa pensée.

Dans une telle version du futur et des deux autres extases, que de-
vient I'éphémere ? A quoi doit-on l'attacher dans le temps ? Comment
le penser ? Ayant écarté la version de I'éphémere que promulgue la



Introduction a une étude originelle de 'éphémére

32

33

34

35

version moderne du temps au profit d'un retour a l'origine de la tem-
poralisation nous devons maintenant mieux préciser ce que nous
pouvons entendre par I'éphémere.

L'éphémere et le temps

Revenons, comme prévuy, a la citation que nous exposions plus haut :

Le jointement doit donc appartenir a la présence comme telle, ainsi
que la possibilité d'étre hors de ce jointement. Le présent est ce qui, a
chaque fois, séjourne pour un instant. Le s¢jour se déploie comme
l'arrivée passagere dans le départ. Le s€jour se déploie entre 1'appa-
raitre et la disparition. Entre cette ab-sence se déploie la présence de
tout séjourner.

Il est ici question du séjourner que Heidegger associe directement a
l'instant (das Weilige). Celui-ci dit le déploiement du séjour en « arri-
vée passagere dans le départ. » (« die iibergangliche Ankunft in den
Weggang. ") Le séjour est toujours séjour de 'homme sur terre ; or il
est aussi « ce qui passe », ce qui « dure un instant ». Il est donc lié et
du méme coup lie I'hnomme a I'éphémere : I'exister méme de I'homme
est dans I'éphémere, et nous pourrions méme dire que 'homme est
dans son essence méme 1'éphémere. Or ceci contredit tout ce que la
pensée moderne définit comme tel. C'est qu'il n'y a pas question ici
de ce qui contribue d'une facon durable et remarquable a la moderni-
té et a sa vision de l'histoire. Ce qui importe maintenant c'est
I'homme lui-méme et son séjourner : il n'est homme et ne peut com-
prendre son étre-la aupres des choses qu'en étant et sinon en rede-
venant le mortel, celui dont I'étre est en pro-jet et toujours en vue de
la mort, c'est-a-dire qu'il est pro-jet dans la finitude, sa finitude
propre

L'homme est 1'éphémere parce qu'il batit sur la terre et s'y installe.
Mais ce caractere éphémere, en caractérisant le séjour, dit aussi
beaucoup de choses. Si I'homme est celui qui « passe » sur terre, il
n'est pas celui qui « ne fait que passer » sur terre, tel que I'éphémere
est défini par la science de I'histoire ou par le sens vulgaire. Depuis et
par son résider comme mortel 'homme, éphémere, est dans le ras-
semblement de toutes les choses et dans ce jointement qui non
seulement porte chaque chose vers l'autre mais qui fonde aussi par la



Introduction a une étude originelle de 'éphémére

le monde. Lorsque I'homme médite son passage ici-bas, sous le ciel,
le temps ou s'ouvre son histoire lui devient proche et I'accorde a son
propre destin. Par son caractere éphémere, 'homme est dans le
monde et accomplit ses plus grandes possibilités. 11 est résidence
dans le temps et avenir ouvert sur le passé

36 En voulant suivre le sens de I'éphémere, nous nous sommes trouvé
aupres de 'homme et de son étre sur terre parmi les choses et depuis
le temps et ses extases. C'est que le temps, en offrant le lieu de dé-
ploiement de l'existence et de la pensée des mortels, donne aussi
I'histoire et le monde. Celui-ci n'est pas l'agrégat des objets qui le
constituent, ni le stock qu'offre la « nature » a la raison et au progres.
Le monde est dans la relation temporelle des mortels aux étants qui
les entourent et qui font partie intégrale de leur maniere d'exister et
de penser leur étre-pour et leur étre-aupres. Dans l'institution de ce
monde, l'histoire de 'homme commence et se poursuit. Au sein de
cette histoire la temporalité et ses dimensions se prétent a la ré-
flexion, et I'éphémere, qui est désormais a méditer dans la mortalité
de I'homme, entre dans son sens le plus propre et permet un ques-
tionnement essentiel détaché des déterminations modernes et scien-
tifiques:

37 Nous n'avons fait que dégager le lieu ou I'éephémere doit étre pensé, le
libérant de certaines définitions et le rattachant a une méditation
plus originelle qui prend toute son ampleur et trouve son fondement
dans la temporalité de I'homme. Une étude approfondie de 1'épheé-
mere, effectuée depuis les mortels et leur monde, reste a entre-
prendre. Elle approchera l'essence de 1'éphémeére mais aussi tous les
phénomenes qui s'y rattachent, leur manifestation dans I'existence de
I'homme et leur dimension historique et existentielle.

1 Martin Heidegger, « Vom Wesen und Begriff der @voig. Aristoteles, Physik,
B, 1(1939) », in Wegmarken (Frankfurt am Main : Vittorio Klostermann, 1967).

2 Heidegger, « Der Anspruch von Anaximander », in Holzwege (Frankfurt am
Main : Vittorio Klostermann, 1977) 354-5 : « zum Anwesen als solchem muf3
die Fuge gehoren samt der Moglichkeit, aus der Fuge zu sein. Das Anwesende
ist das je Weilige. Die Weile west als die tibergdngliche Ankunft in den Weg-



Introduction a une étude originelle de 'éphémére

gang. Die Weile west zwischen Hervorkommen und Hinweggehen. Zwischen
diesem zwiefdltigen Ab-wesen west das Anwesen alles Weiligen. »

3 Clest a partir du cours « Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs »,
que Heidegger indique la primauté du soi comme sum moribundus sur l'ego
sum de Descartes. Heidegger « Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs
», Gesamtausgabe (Franfurt am Main : V. Klostermann, 1925) 179. Voir aussi

l'article de J. -F. Courtine, « La question de 1'étre », in Heidegger : 'énigme
de I'étre (Paris: PUF, 2004) 82-3.

4 Notons aussi que dans un monde (pré)défini par la modernité, 'homme
lui-méme, qui cherche a contrdler la nature, tombe sous I'emprise de la
technologie et devient, comme cette natura, stock utilisable au nom du pro-
gres et du domptage de I'étant en totalité dont l'essence et 1'étre ne sont
plus pensés. Ce qui s'ouvre avec le regne de la technologie et sa gestion du
temps est plus une blessure béante que l'aAnBewa. Cette blessure touche
'essence de I'homme et pourrait méme la changer.

Frank Darwiche

Doctorant en Philosophie, Centre Georges Chevrier UMR 5605
IDREF : https://www.idref.fr/130567183
ISNI : http://www.isni.org/0000000139579898


https://preo.ube.fr/shc/index.php?id=93

