Textes et contextes
ISSN:1961-991X
: Université Bourgogne Europe

10| 2015
Arts, Erudition, Croyances

Regards germaniques et romains sur la
canonisation dans la premiere moitié du
XVIII® siecle

Germanic and Roman Perspectives on Canonization in the First Half of the
Eighteenth Century

Article publié le 01 décembre 2015.

Raeleen Chai-Elsholz

@ http://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=1086

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0 (https://creativecom
mons.org/licenses/by/4.0/). Les autres éléments (illustrations, fichiers annexes
importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’usage spécifiques.

Raeleen Chai-Elsholz, « Regards germaniques et romains sur la canonisation dans
la premiére moitié du XVIII€ siécle », Textes et contextes ], 10 | 2015, publié le 01
décembre 2015 et consulté le 31 janvier 2026. Droits d'auteur : Le texte seul, hors
citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0 (https://creativecommons.org/licenses/by/
4.0/). Les autres éléments (illustrations, fichiers annexes importés) sont
susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’usage spécifiques.. URL :
http://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=1086

La revue Textes et contextes autorise et encourage le dép6t de ce pdf dans des

archives ouvertes.

PREO est une plateforme de diffusion voie diamant.


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://preo.ube.fr/portail/
https://www.ouvrirlascience.fr/publication-dune-etude-sur-les-revues-diamant/

Regards germaniques et romains sur la
canonisation dans la premiere moitié du
XVIII® siecle

Germanic and Roman Perspectives on Canonization in the First Half of the
Eighteenth Century

Textes et contextes
Article publié le 01 décembre 2015.

10| 2015
Arts, Erudition, Croyances

Raeleen Chai-Elsholz

@ http://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=1086

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0 (https://creativecom
mons.org/licenses/by/4.0/). Les autres éléments (illustrations, fichiers annexes
importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’usage spécifiques.

1. Discours divergents dans la promotion du culte des saints
1.1 Développements intellectuels et tendances dévotionnelles
2. Tota Nostra Germania Catholica
2.1 Fidele de Sigmaringen
2.2 Jean Népomucene
3. Ne coram acatholicis risui exponitur Ecclesia
3.1 Crescence de Kaufbeuren
3.2. Maria de Jesus de Agreda
4. Discours légitimants : regards croisés sur I'héritage de la réforme
catholique

1. Discours divergents dans la
promotion du culte des saints

1 Tant du coté de T'histoire religieuse italienne que de celui s'intéres-
sant a I'Allemagne au début de 'époque moderne, les spécialistes ré-
clament des analyses micro-historiques pour pallier les lacunes de la

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

macro-histoire ou pour poser les bases de sa révision (Hudon 1996 :
783-804). La présente contribution micro-historique s’attache a exa-
miner une facette de la religiosité catholique a l'intersection de la
Contre-Réforme finissante et du début des Lumieres. Cette période
ou 'Aufkldrung débuta connut un essor extraordinaire du culte des
saints, avec - et souvent sans - le soutien du Saint-Siege. Lanalyse se
concentrera sur les tensions qui se manifesterent autour de la cano-
nisation des saints dans la premiere moitié du XVIII® siecle. La ma-
niere dont les autorités séculieres et ecclésiastiques dans les pays
germaniques et a Rome tacherent de promouvoir et de controler la
vénération de certains saints souligne les divergences et les diffé-
rences culturelles et cultuelles a l'intérieur de I'Eglise catholique.

Bien qua l'orée du XVIII® siecle les grandes lignes du paysage confes-
sionnel de 'Europe eussent déja été tracées, une polémique dévelop-
pée des la Réforme prit des structures nouvelles au regard de la pro-
motion du culte des saints. A Rome, I'¢poque dite de la Contre-
Réforme était celle de victoires, morales principalement, sur les ‘hé-
retiques’ ou sur les ‘infideles’ ; ensuite, au XVIII® siecle naissant,
I'Eglise catholique célébrait par-dessus tout les vertus héroiques telle
la charité. Le discours sest développé différemment au-dela des
Alpes. On y observe dans la premiere moitié du XVIII® siecle une ré-
manence et un remaniement d'une tradition qui opposait le protes-
tant au catholique, ou encore au paien, au juif ou au musulman.! A
l'aide d’études de cas, nous examinerons comment et pourquoi ce
type de discours s'est ‘recyclé’ sous la plume des officiels ecclésias-
tiques et séculiers dans les pays germaniques, alors que cette ap-
proche était peu ou pas utilisée a Rome pour les mémes proces en
canonisation.

1.1 Développements intellectuels et ten-
dances dévotionnelles

La vénération des saints était 'une des démonstrations de piété les
plus voyantes et les plus gotitées des catholiques de I'époque. A cause
des exces liés au culte des saints, cette forme de religiosité était criti-
quée par des érudits réformateurs catholiques ; parmi eux, Lodovico
Muratori, aussi célebre en Italie quen Allemagne, et surtout en Au-
triche. Muratori représentait le mouvement de réforme interne ca-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

tholique qui avait été formulé des le Concile de Trente, mais qui
n'était que partiellement intégré dans le vécu des fideles au début du
XVIII® siécle (Collins 2008 : 131).2 Historien et bibliothécaire aussi
bien quhomme d’Eglise, c'est grace a lui que 'on peut dire avec Owen
Chadwick (1981 : 395-402) que ITtalie catholique érudite était a
l'avant-garde des études historiques en Europe. Bien que Muratori
elit ses opposants parmi les conservateurs, sa démarche historique et
archéologique eut une influence significative sur le regard que
I'Eglise romaine portait sur le culte des saints au début de I'¢poque
moderne. (Vismara 2009 : 326-332) Cette ‘erudition militante’ pouvait
étre utilisée aussi bien par les réformateurs catholiques que dans
I'apologétique des plus zeélés. La récupération de la mémoire d'un
saint par des preuves littéraires et materielles cristallisa un sens de
légitimité de la part de la hiérarchie ecclésiastique romaine et devint
un véhicule d’'une dévotion sinon ‘bien réglée, du moins controlée et
surveillée. 3 (Nanni 2000 : 63-64)

Mises a I'épreuve a lintérieur de I'Eglise, les dévotions extravagantes
envers les saints ne passerent pas pour autant de mode, et le proces-
sus juridique de la canonisation connut une visibilité accrue précisé-
ment en ce début du XVIII® siecle. La méthodologie complexe des
proces en canonisation fut érigée comme garante de l'intégrité de la
tradition contre des accusations de crédulité et de superstition. (Sac-
centi 2011 : 44) A cette époque parut le traité majeur sur le sujet, De
servorum Dei beatificatione et beatorum canonisatione (Sur la béatifi-
cation des serviteurs de Dieu et la canonisation des bienheureux, 17¢ éd.
1734-38).4 Son auteur, Prospero Lambertini, allait devenir le pape Be-
noit XIV (1740-1758). Avant son pontificat, il occupa plusieurs postes
importants, y compris celui de Promotor Fidei au sein de la Congre-
gation des Rites chargée des canonisations, de la liturgie et des sa-
crements. Le Promotor Fidei et son équipe de canonistes étaient des
« avocats du diable » cherchant les failles dans les arguments en fa-
veur du saint potentiel. Il s'agissait d'un véritable proces posthume du
candidat a la sainteté. Le traité De servorum Dei, revu et réédité plu-
sieurs fois du vivant de Benoit XIV Lambertini (Saccenti 2011 : 3-47),
était largement connu de la république des lettres malgré son sujet
spécialisé. La publication de cet ouvrage fit que les canonisations
étaient discutées dans la presse et exposées a la vue générale ; en
méme temps, les vies des saints jouissaient d'une grande popularite,

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

ainsi quen témoigne la publicité que la presse leur accordait. 5 Dans
des documents officiels et dans les médias les plus répandus - jour-
naux, vitae, images et objets dévotionnels - la mémoire des héros spi-
rituels de la Contre-Réforme, et de la Guerre de Trente Ans (1618-48)
en particulier, perdura.

2. Tota Nostra Germania Catholi-
ca

2.1 Fidele de Sigmaringen

Si I'on se penche sur l'interaction entre I'Eglise catholique institution-
nelle et ses fideles, la premiere moitié du XVIII® siecle apparait
comme « l'age d'or de la mission » (Chatellier 1993 : 120). Les deux
ordres religieux principaux assurant la cure pastorale et l'instruction
religieuse des populations dans les pays germaniques a cette époque
étaient les Capucins et les Jésuites, qui avaient, des le XVI® siecle,
mené des missions en Italie. Dans le contexte de leurs activités, qui
ne cesserent nullement pendant la Guerre de Trente Ans, les repré-
sentants des deux ordres promouvaient des dévotions aux saints et
martyrs, avec une attention particuliere a ceux issus de leurs propres
rangs. (Forster 2001 : 227) Fidele de Sigmaringen, canonisé en 1745,
était I'un de ces martyrs.

Né a Sigmaringen, Mark Rey prit le nom de Fidele en endossant I'habit
des Capucins. Il partit en mission dans les zones réformées des Gri-
sons (Suisse). Son meurtre a Sévis le 24 avril 1622 fit de lui le proto-
martyr de Propaganda Fide, une congrégation de la curie romaine
fondée pour chapeauter la propagation de la foi catholique aupres
des hétérodoxes et non-chrétiens. Suite au déces de Fidele, les en-
quéteurs ecclésiastiques cherchérent a déterminer si Fidéle mourut
pour la foi ou §'il fut seulement une victime collatérale des violences
opposant les Grisons aux armées autrichiennes. Afin de démontrer
que ce qui arriva a Fidele n'était pas simplement le cas d'un Capucin
qui s'était trouveé au mauvais endroit au mauvais moment, le procura-
teur devait prouver que les activités missionnaires de Fidele étaient la
cause de sa mort. A cet effet, des témoignages furent enregistrés ;
certains témoins étaient tombés entre les mains des Grisons mais

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiere moitié du XVllle siécle

avaient été libérés lorsque I'armée de I'archiduc Léopold eut supprimé
la derniere résistance. Tel était le cas du baron Jakob-Colonna von
Fels, 30 ans, capitaine dans l'armée autrichienne et prisonnier a
Grusch :

Jai eu plusieurs occasions de deviser avec des hérétiques qui tou-
jours confessaient librement avoir assassiné le pere [Fidele], et beau-
coup, se vantant de l'avoir abattu, disaient que la raison en était qu’il
voulait extirper leur religion. D’autres hérétiques montraient de la
peine qu’il ait été tué, et disaient que bien qu'il fiit de religion
contraire, de toute maniere il ne méritait pas la mort parce qu'il ne
faisait de mal a personne, et de plus cétait un homme de sainte vie
qui n'offensait personne et qui préchait si bien. ® (Sacra Rituum
Congregatio 1725, doc. B, Summarium : 97)

7 Von Fels indique que ceux qui furent les plus hostiles envers la mé-
moire de Fidele craignaient l'extirpation de leur religion, raison pour
laquelle ils tuerent le Capucin. Cela semble étre confirmé par le té-
moignage d'un certain Frederick Popp, officier de I'Etat ecclésiastique
de Salzburg. Capturé dans le Prattigau apres le meurtre de Fidele,
Popp aurait failli subir le martyre lui-méme : « Me montrant [le ca-
davre de Fidele] des Prattigauers forcenés m'ont dit : ‘Regardez, ici
vous voyez votre dieu gisant mort, qu’il vous vienne en aide mainte-
nant’ ».” (Sacra Rituum Congregatio 1725, doc. B, Summarium : 95-96)

8 Ce passage laisse entrevoir la maniere dont le culte des saints était
percu par les protestants - ou du moins comment un catholique
croyait que les Réformés le percevaient. Les geoliers auraient suppo-
sé quil y avait pour Popp équivalence entre Dieu et le moine-prétre
décédé. Laccusation habituelle était que les catholiques étaient ido-
latres parce qu'ils vénéraient des étres humains et des images. Les
Grisons durent penser que Popp croyait déja en la sainteté de Fidele.
Ce témoignage, qui souligne I'hostilité des Réformés a I'égard des
« fausses » croyances des catholiques, se préte idéalement au proces
en canonisation mais l'ouvre aussi au discours « confessionnalisant »
de ceux qui allaient promouvoir le culte de Fidele ; parmi eux, 'empe-
reur Charles VI et son épouse, Elisabeth Christine de Brunswick-
Wolfenbiittel.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

10

Exploitant la mémoire du sacrifice de Fidele et du soulevement des
Grisons contre les Autrichiens, le couple impérial s'impliqua dans la
cause de Fidele cent ans apres l'introduction de son proces a Rome.
En aofit 1722, Charles VI pria Innocent XIII de conclure le proces en
faveur de Fidele afin que son nom soit inscrit dans le calendrier litur-
gique. Lempereur envisageait le pere Fidele comme un triomphateur
engagé dans une guerre spirituelle. Il demandait au pape de se servir
de son autorité, secondée par les prieres des princes et du peuple to-
tius Nostrae Germaniae Catholicae, pour reconnaitre officiellement
Fidéle comme saint® (Sacra Rituum Congregatio 1725, doc. F, Summa-
rium Responsiuum : 3-4) En juin 1724, Elisabeth réitéra a Benoit XIII
cette requéte. Evitant de recourir a I'analogie guerriére afin de mieux
accentuer l'activité pastorale de Fidele (elle le comparait a un chien
aboyant ramenant les ouailles perdues a la vérité du Christ), elle sou-
ligna encore plus soigneusement l'identité des ennemis de « notre
Germanie catholique tout entiere » : les Rhétiens (les Suisses) trom-
pés par les doctrines les plus odieuses de Calvin.? (Sacra Rituum
Congregatio 1725, doc. F, Summarium Responsiuum : 4-5)

Il faut noter que ces références a la concurrence confessionnelle au-
raient pu, a la limite, s'appliquer de maniere simpliste avant la fin de
la Guerre de Trente Ans, mais certes pas dans la premiére moitié du
XVIII® siecle. En effet, sur le plan politique, il semble indiscutable que
'ordre international établi par la Paix de Westphalie (1648) ait signé le
déclin définitif de lincidence du facteur religieux dans la politique
europeenne. (Riccardi 2000 : 106-107) De plus, sur le plan religieux,
les autorités autrichiennes n’avaient aucune raison de s'inquiéter de
la menace protestante apres 1650. Vers la fin du XVII® siecle, les me-
sures disciplinaires avaient donc cédé du terrain en faveur d'une pro-
pagande plus sophistiquée, par laquelle on identifiait la famille Habs-
bourg avec I'Eglise : Pietas Austriaca devint I'expression d'une sorte de
piété catholique patriotique qui servait les intéréts des Habsbourg en
soutenant certains rites et cultes (Forster 2001 : 218), comme celui de
Fidele de Sigmaringen. Ce dernier devint le symbole de la « Germanie
catholique toute entiere » : son culte était parrainé par les Habsbourg
par le biais de la ville de Fribourg-en-Brisgau ou le saint avait fait ses
études de droit, mais aussi par la branche catholique des Hohenzol-
lern (Sigmaringen se situait dans une principauté de cette famille). Le
soutien pour I'établissement de son culte s'était répandu dans la po-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

11

12

pulation aussi : parmi les soldats, en raison de son association avec
I'armée, et parmi le peuple de la Suisse catholique et du sud-ouest de
I'Allemagne, pays qui avaient tant souffert pendant la Guerre de
Trente Ans. (Forster 2007 : 140)

Dans le laps de temps séparant les pétitions des souverains séculiers,
une requéte officielle émanant de l'intérieur de la Curie romaine par-
vint au pape pour soutenir la canonisation de Fidele. Cette lettre, si-
gnée par le préfet de Propaganda Fide, souligne que la canonisation
de Fidele contribuerait grandement a accroitre la gloire du catholi-
cisme et renforcerait les futures actions de I'Eglise contre les héré-
tiques (Sacra Rituum Congregatio 1725, doc. F, Summarium Respon-
siuum : 5-6). Le préfet joignit a sa requéte des lettres de la part d’offi-
ciels séculiers et ecclésiastiques a travers les territoires germa-
niques ; elles provenaient entre autres de I'¢lecteur de Baviere, de
I'Archevéque de Vienne, des évéques de Constance et de Coire, et du
Prince de Fiirstenberg. A l'instar de Charles VI et d'Elisabeth, le préfet
de Propaganda Fide eut recours a une perspective « catholique /
protestant » qui s‘appuyait sur les antagonismes d'une époque révo-
lue pour soutenir une canonisation. Le tableau ainsi peint offrait le
portrait fictif d'une Suisse entierement protestante contre une Alle-
magne unifiée et catholique : la Tota Nostra Germania Catholica évo-
quée par les Habsbourg dans leurs lettres. Cette schématisation ap-
pliquée par la couronne impériale pour favoriser la cause de Fidele
affirme la cohésion des Habsbourg avec I'Eglise romaine contre les
protestants. Toutefois, leur discours confessionnalisant n’avait pas de
fondement dans la réalité puisque la diplomatie pontificale, étant
préoccupée par la problématique de I'indépendance des Etats Pontifi-
caux, ne s'identifiait pas a la position de 'Empire. (Riccardi 2000 : 106)

Si I'on se demande quel poids la pression exercée par tant de person-
nages influents put avoir en comparaison des dépositions des té-
moins et des arguments des canonistes, le discours prononcé par Be-
noit XIV le 18 avril 1746 semblerait enlever tout doute. Dans un
consistoire prive, le pape résuma le contexte de la canonisation de Fi-
dele. 11 fit plusieurs fois référence a I'archiduc Léopold et a sa lutte
contre les Calvinistes qui, a 'époque de la mission de Fidele, avaient
récemment gagné a leur confession plusieurs paroisses de la région
et auraient incité la population a la révolte. (Benoit XIV 1778 t. 2, vol. 1
: 250-8) Ainsi, l'oraison en faveur de Fidele pouvait se lire comme une

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

13

14

défense des droits des princes catholiques. Toutefois, I'identification
du Saint Empire Romain de la Nation Germanique avec la chrétienté
catholique était rejetée dans le discours public de I'Eglise romaine. En
fin de compte, ce proces dut-il réellement son heureuse issue a un
désir de la part des souverains catholiques de défendre leurs préro-
gatives face aux protestants ?

Il apparait que I'implication impériale dans le déroulement du proces
n'‘eut qu'un impact limité sur le plan de la commeémoration du saint.
Ainsi dans l'oraison prononcée par Benoit XIV devant les fideles as-
semblés lors des solennités de la canonisation, ce sont les vertus de
Fidele, et rien d’autre, qui occupent la place centrale. Les Réformés a
lorigine de son martyre sont a peine mentionnés. (Benoit XIV 1778 t.
2, vol. 1: 250-8) Si la bulle de canonisation retrace les circonstances
historiques et nomme les intervenants impliqués dans le proces,
toute mention de la guerre est omise de l'inscription tant désirée par
Charles VI du nom de Fidele dans le calendrier romain. Si la lecon VI
du Proprium Sanctorum fait état de la mission de Fidele en Rhétia,
elle passe sous silence les Autrichiens et la guerre (la lecon V men-
tionne les soldats autrichiens uniquement en tant que pestiférés bé-
néficiaires de la charité de Fidele). Ces omissions ne peuvent s'expli-
quer par l'idée que la liturgie est universelle et donc se libere du
contexte historique. Au contraire : lorsque I'Eglise souhaite rappeler

les faits dans la liturgie, elle ne s'en prive pas. 1©

2.2 Jean Népomucene

Méme des saints qui n'eurent aucun rapport avec les protestants
furent enrdlés par les autorités catholiques des pays germaniques
pour représenter la lutte de I'Eglise catholique contre les protestants.
Ce fut le cas de Jean Népomucene (71393), natif du village de Nepo-
muk, en Boheme, et plus tard chanoine de I'église métropolitaine de
Prague. Selon la biographie agréée dans les documents du proces,
Népomucene fut noyé dans la Vltava sur l'ordre du roi Wenceslas IV
pour avoir refusé de révéler ce que la reine avait dit en confession.
Népomucene fut canonisé par Benoit XIII en 1729 suite au soutien
énergique apporté a son culte par les Habsbourg apres la défaite dé-
finitive du protestantisme bohémien en 1620. (Van Horn Melton 1986 :
111, n. 52) Les documents du proces mentionnent de maniere repéti-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

15

16

tive Charles VI et Elisabeth, ainsi que le roi de Pologne, les Princes-
Electeurs de 'Empire, et les universités allemandes.

A cette époque, comme précédemment, les Jésuites étaient de loin
les éducateurs les plus influents dans les terres de la monarchie
habsbourgeoise, et Népomucene était sur la scene I'un des sujets les
plus populaires partout ou les Jésuites organisaient des spectacles
dramatiques dans les écoles. (Van Horn Melton 1986 : 103 et 111) La
propagation non littéraire du culte de Jean Népomucene a travers le
théatre jésuite était secondée par des vecteurs de dissémination lit-
téraires et liturgiques au-dela des terres des Habsbourg autrichiens.
Le saint aurait non seulement prédit 'expansion de I'hérésie en Bo-
heme mais, des siecles plus tard, aurait aussi assuré par son interven-
tion la victoire finale du catholicisme par son intervention. Aussi loin
que la France, ou les mouvements jansénistes continuaient a inquié-
ter les autorités catholiques, bon nombre de panégyriques comme-
morant Népomucene furent déclamés publiquement et imprimeés, no-
tamment en 'honneur de Maria Leczinska, I'épouse polonaise de
Louis XV, a I'époque méme ot une série de guerres en Silésie entrai-
nait la perte de cette région en grande partie catholique, a cheval
entre la Pologne et la Bohéme, au profit de Frédéric II de Prusse.
L'exorde de la bulle de la canonisation fait allusion au don prémoni-
toire que Népomucene aurait eu, mais passe sous silence la diversité
religieuse de la Bohéme a I'époque de la défaite du royaume. Ainsi, la
bulle confirmant la sainteté de Népomucene allait dans le sens (histo-
riquement faux) d'un paysage confessionnel bien démarqué, avec les
catholiques d'un coté et les protestants de l'autre. Rappelons que le
célebre réformateur Jan Hus (11415) était lui aussi originaire de la Bo-
heme. Cest pourquoi on a pu soutenir plus tard que Népomucene
constituait un remplacant catholique superposé au personnage de
Jan Hus, « protomartyr de la Réforme ». (Kirsch 1910)

Cependant, une lecture exclusivement confessionnelle de la propaga-
tion de ce culte n'est pas fondée. On sait, par exemple, que les
presses protestantes imprimaient des ceuvres catholiques encoura-
geant la vénération des saints. Ainsi, les Lotter d’Augsbourg impri-
merent une vie illustrée du bienheureux Jean Népomucene en 1725, et
ce malgré la législation locale interdisant aux éditeurs catholiques de
faire appel aux imprimeurs protestants, meilleur marché et plus com-
pétents en l'impression d'images.!! (Francois 1993 : 138) Le contexte

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

17

18

général de parité légale entre religions dans les principales villes im-
périales libres suite aux traités de Westphalie pouvait ainsi se tra-
duire, paradoxalement, en la possibilité pour des protestants de ga-
gner leur vie en promouvant un saint qui représentait le triomphe ca-
tholique sur le protestantisme. Pour cette raison et bien d’autres, il
est évident que les affaires commerciales ou les amitiés personnelles
purent prévaloir sur l'idéal d'une stricte séparation entre confessions.
Bien que la signification politique et religieuse des origines bohe-
miennes de Népomucene dit trouver un écho aupres de certains ca-
tholiques, on peut se demander dans quelle mesure ces questions im-
portaient aux membres de I'une ou l'autre confession.

Comme pour Fidele, les textes liturgiques démontrent que les aspects
de la vie du saint que les pouvoirs germaniques souhaitaient souli-
gner n'étaient pas ceux que le discours officiel romain promouvait.
Une décennie apres la canonisation de Népomucene, un memoriale
de la Congrégation des Rites confirma un indult de 1738 concernant
I'utilisation de textes particuliers dans la version pragoise de I'Office
et de la Messe de la féte de Népomucene (Sacra Rituum Congregatio
1740). Ce memoriale reconnait que la bulle de canonisation de 1729
avait fait grand état du saint en tant que défenseur du sacrement de
la confession contre les hérétiques et pour son attachement post-
hume a la couronne catholique de Bohéme (la couronne d’Autriche).
Si cela est vrai en ce qui concerne la bulle, toujours est-il que les
textes approuvés par Rome pour la liturgie pragoise insistent, au
contraire, sur la charité du saint et sur le miracle de sa langue incor-
rompue. Ces faits semblent indiquer que I'Eglise de Rome ne soute-
nait pas avec enthousiasme un héros anti-protestant comme modele
de sainteté, et d’autant moins un saint rattaché de maniére tres évi-
dente a un pouvoir politique concurrent, quoiqu'elle ait pu affirmer le
contraire dans sa correspondance avec les représentants ecclésias-
tiques de Prague.

S’il serait imprudent de tirer des conclusions macro-historiques de
ces quelques exemples du discours double ou dédoublé, il pourrait
s'avérer intéressant pour elargir la portée de ces constats de recourir
a des statistiques concernant la sainteté canonisée de cette époque.
Parmi les cinquante-cinqg saints issus de la Contre-Réforme (de 1588 a
1767, en termes de l'autorisation de leurs cultes), on ne compte que
deux martyrs : Fidele de Sigmaringen et Jean Népomucene. Matthias

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

19

Ilg (2002 : 420) note que les deux martyrs sont originaires de pays
non latins et qu’ils sont les seuls saints germaniques de 'époque, la
plupart des saints canonisés durant cette méme période étant Ita-
liens ou Espagnols. (Burke 1984 : 45-55 ; Gotor 2004 : 93-103) L'Eglise
romaine se désintéressait-elle de la sainteté germanique ou des
saints trop liés aux pouvoirs politiques ? Préférait-elle promouvoir
« le martyre intérieur » pour affermir son image d’Ecclesia triomphans
plutot que l'effusion de son sang en la personne des martyrs ? (Ilg
2002 : 420 n. 433, et 404) Ou bien trouvait-elle le discours « catho-
lique contre protestant » démodé au dix-huitieme siecle, étant donné
que dans la foulée de la Paix d’Augsbourg le Vatican renoncga définiti-
vement a ses tentatives de restaurer I'unité religieuse de I'Europe ?
(Riccardi 2000 : 106)

3. Ne coram acatholicis risui ex-
ponitur Ecclesia

3.1 Crescence de Kaufbeuren

Si les causes de Fidele de Sigmaringen et de Jean Népomucene furent
valorisées dans une optique « anti-protestante » par leurs promo-
teurs, le contraire est aussi vrai : la présence indirecte des protes-
tants semble avoir pesé défavorablement sur la canonisation d’autres
saints. Cest le cas de Crescence de Kaufbeuren (1744 ; can. 2001).
Née Anna Hoss a Kaufbeuren, en Baviere, ville libre impériale princi-
palement luthérienne, elle prit le nom de Maria Crescentia en deve-
nant tertiaire franciscaine. Sa réputation s'é¢tendit des son vivant dans
toute I'Allemagne du sud et en Suisse. Elle était connue pour sa piété
et son humilité aussi bien que pour son don de prophétie et surtout
pour ses visions du Saint Esprit personnifié en jeune homme. La non-
ciature de Lucerne, s'inquiétant de la situation, envoya un rapport a
Benoit XIV en mai 1744. (Boespflug 1984 : 87-89) L'auditeur de la non-
ciature expliqua que Crescence était censée avoir le don de prophé-
tie, « d'ou, chez les personnes de toute catégorie, et méme de haut
rang, I'idée singuliere que l'on se fait d’elle, et la vénération ou on la
tient ». Il relata que « cette religieuse a coutume de promouvoir la
dévotion au Saint Esprit, et elle en a fait imprimer une image inusi-
tée ». (Boespflug 1984 : 87-88) Pire encore, d’autres symboles heurtant

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

20

21

22

la sensibilité des officiels ecclésiastiques circulaient, notamment des
portraits de Crescence et des images d'une main faisant la « figue »,
« ce signe ... que les anciens paiens suspendaient aux enfants contre
le mauvais génie ». Que de moins idoine pour une sainte potentielle
de I'Eglise catholique que d’étre associée aux superstitions paiennes ?

De telles « amulettes franciscaines » (Boespflug 1984 : 129) 12 inquié-
taient la nonciature non seulement pour leur signification en elles-
meémes, mais aussi pour l'image qu'elles présentaient de la foi catho-
lique aux protestants. Le rapport de la nonciature affirmait ainsi que,

de ces « inepties »,

il ne peut résulter que discredit pour la servante de Dieu [Crescence]
comme pour notre Eglise, car les protestants sont en quéte de faits
et de petites histoires de ce genre, qu'ils vont souvent jusqu’a inven-
ter afin de tourner les catholiques en dérision. (Boespflug 1984 : 88)

Le probleme n'était pas nouveau. En 1702, par exemple, les officiels
épiscopaux allemands avaient donné voix au méme souci lorsqu’ils
observeérent qu'un nouveau lieu de pelerinage dans la Forét Noire ris-
quait d'entacher de ridicule la religion catholique et de donner a la
foule superstitieuse (leichtglaubigen povel) I'occasion de pratiquer des
dévotions que les autorités ecclésiastiques n'avaient pas encore ap-
prouvées (Forster 2002 : 93-94 ; Forster 2001 : 96). 13 Axé sur le culte
des saints, le pelerinage était une forme de religiosité a la fois cen-
trale et ordinaire du catholicisme du début du XVIII® siecle ; il englo-
bait les pratiques dévotionnelles (processions, prieres, confession,
communion) et la croyance aux miracles. La vitalité de cette forme de
piété deérivait en premier lieu de l'enthousiasme populaire, surtout
apres 1700, et cela au moment méme ou l'attitude des élites cléricales
se transformait de malaise en scepticisme. C'est dans ce contexte
que, une génération plus tard, I'Eglise se mit & enquéter sur I'engoue-
ment suscité par la personne de Crescence.

Benoit XIV répondit aussitot aux inquiétudes du nonce en écrivant a
Joseph, Landgrave de Hesse-Darmstadt et évéque d’Augsbourg (Kauf-
beuren se situait dans son diocése). Lévéque agit immédiatement, en
faisant confisquer les images et les objets non autoriseés, et lanca une
enquéte. Quelques mois plus tard, en octobre 1745, suivit une lettre
pontificale. (Boespflug 1984 : 22-59)'4 En l'espace d’'une douzaine de

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

23

24

pages sur Crescence, les représentations licites du Saint Esprit, et
des sujets connexes, Benoit XIV ne fait que de rares références aux
protestants, celles-ci sans doute par conservatisme juridique. Sa
lettre fut composée dans la tradition des traités iconographiques tels
que le De Picturis et Imaginibus Sacris de Molanus, dont la préface de
1571 commence en appelant les protestants sectatores, terme repris
dans l'exorde de la lettre de Benoit XIV quoique contraire a l'usage,
haereticis étant préféré en genéral. (Boespflug 1996, vol. 1: 93-94 et n.
3) Malgré une quasi-absence d’allusions aux protestants ailleurs dans
sa lettre, Benoit XIV prend néanmoins soin de souligner I'importance
de connaitre et de suivre la procédure correcte afin de démontrer
« aux yeux de tous » la rigueur appliquée par les autorités catholiques
a lexamen des causes des saints. > (Boespflug 1984 : 24)

A la suite de la publication de la lettre de Benoit XIV, la cause de
Crescence attira effectivement le regard des intellectuels des deux
cotés de la frontiere confessionnelle. Francois Boespflug (1984 : 161)
note que la discussion eut lieu entre intellectuels catholiques et lu-
thériens, et non pas entre « diverses écoles de spiritualité ou diverses
conceptions de la théologie et de la discipline de I'image a l'intérieur
méme du catholicisme ». Du point de vue du culte des saints, cet
échange avec les Luthériens allemands semble avoir cristallisé la po-
sition de I'¢lite catholique, non seulement allemande mais aussi ita-
lienne, puisque Muratori intervint dans le débat. Néanmoins, l'in-
fluence des protestants était bien moins déterminante que la realite
de la réforme en marche a I'intérieur de 'Eglise catholique depuis le
Concile de Trente. Attribuer la réaction des intellectuels catholiques
uniquement a un désir d’éviter les moqueries des protestants revient
a passer sous silence leur travail contre la superstition parmi les ca-
tholiques, ainsi que contre les formes de spiritualité jugées extrémes
(les divers courants mystiques, quiétistes, ou jansénistes).

3.2. Maria de Jesus de Agreda

Un autre opposant notable des pratiques superstitieuses était le plus
grand théologien allemand de I'époque, Euseébe Amort. Il était estime
en tant quhomologue transalpin de Muratori. Amort exploita et am-
plifia un discours fondé sur la crainte de la dérision protestante dans
une autre cause de la méme période, celle de Maria de Jesus de Agre-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

25

26

da (11665). Amort chercha a faire appliquer l'interdiction des écrits de
cette supposée sainte afin déviter que « I'Eglise ne soit grandement
déshonorée et exposée aux ricanements parmi les non-catholiques »
(ne coram acatholicis enormiter prostituatur et risui exponatur Eccle-
sia). 16 (Boespflug 1984 : 117) Maria était une mystique espagnole qui,
avec sa mere et ses sceurs, fonda un couvent franciscain ou elle passa
sa vie. Sa cause avait rencontré des obstacles suscités par une ceuvre,
la Mystica Civitas Dei, dont elle aurait eté l'auteur. Le livre fut censureé
d’abord par I'Inquisition romaine, puis, apres une premiere traduction
francaise, par 'Université de Paris. (Rebellato 2008 : 168-93)

D'autres traductions, en italien et en allemand, furent publiées au fil
des années tandis que la cause de Maria était énergiquement soute-
nue par les uns et tout aussi vigoureusement combattue par d’autres.
Comme dans le cas de Crescence, le débat sortit largement du cercle
des canonistes directement impliqués dans le proces. Une étude
écrite par Amort, De revelationibus, visionibus et apparitionibus pri-
vatis regulae tutae, fut publiée & Augsbourg en 1744.17 Dans ce livre,
Amort examinait les erreurs contenues dans l'ceuvre visionnaire de
Maria de Jesus. Point par point, il attaquait la chronologie douteuse et
mettait en évidence des faits contradictoires, tous suffisamment
graves pour compromettre la cause de la religieuse espagnole. Amort
fit connaitre son point de vue a Rome.

Le public lettré se tenait au courant des développements de la
controverse en lisant des publications telles que le Journal des Savans
d’Ttalie, publié a Amsterdam. Un correspondant de Pise envoya au
journal un rapport résumant le contenu d'une lettre officielle que Be-
noit XIV avait adressée au général des Récollets Franciscains.'® Ce
Pisan anonyme avait sans doute été présent lors de la congrégation
privée ou, quelques semaines auparavant, on avait discuté de la cause
a Rome. Il rapportait que 'examen des écrits de la religieuse espa-
gnole, ordonneé par le pape en 1681, n'avait jamais abouti. Il expliquait
aussi qu'Eusebe Amort, un chanoine régulier de Polling, avait publié la
plus ingénieuse critique du livre de Maria de Jesus. Il continuait en
écrivant que, « malheureusement », deux Récollets, le pere Gonzales
Matheo, un Espagnol, et le pere Landelin Mayr, un Bavarois, avaient
entrepris de réfuter les critiques dAmort.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

27

28

29

Comme larticle se concentre surtout sur les débats concernant la
qualité et 'orthodoxie de I'ceuvre de Maria de Jesus, il ne mentionne
pas que la lettre de Benoit XIV constitua en fait une étape décisive du
proces. Diplomatiquement, le pape mettait en parallele la cause de
Maria de Jesus et celle de saint Jacques de la Marche (11476), pour la-
quelle Prospero Lambertini (ainsi s'appelait Benoit XIV a I'époque)
avait été Promotor Fidei sous Clement XI avant de devenir lui-méme
pape. Jacques de la Marche était un franciscain italien dont le proces
avait été reporté a cause de la doctrine fautive promue dans des
écrits attribués a Jacques. Clément XI avait fait appel a deux paléo-
graphes pour examiner le document en question. En fin de compte,
les objections formulées par le Promotor Fidei avaient été rejetées par
manque de preuve, et le proces avait suivi son cours jusqu’a la cano-
nisation de Jacques en 1726.19 (Benoit XIV 1778, vol. 6 : 263) Ainsi, le
proces avait connu une conclusion favorable parce qu'on n’avait pas
pu prouver que le saint avait été l'auteur d’'un ouvrage a la doctrine
suspecte.

Benoit XIV érigea cette cause en exemple pour la conduite du proces
de Maria de Jesus. Puisque les canonistes impliqués dans le proces de
la religieuse espagnole avaient été incapables de se mettre d’accord
concernant la valeur de ses écrits, le pape insista sur la question de
leur authenticité - question qui avait d’ailleurs été posée plusieurs
fois. Cette fois, en rappelant 'examen des écrits attribués a Jacques
de la Marche, au role que lui-méme avait joué a I'époque en tant que
Promotor Fidei, et a I'issue favorable de ce procés-la, Benoit XIV atti-
rait I'attention sur une sortie de I'impasse possible. Au sujet de cette
cause le pape confia au Cardinal de Tencin qu'il naviguait entre le
risque d'offenser les défenseurs les plus ardents de la religion et le
danger d’attirer sur celle-ci des accusations de credulité et supersti-
tion. 20 (Morelli 1965 : 20 et 19) La situation était complexe : les cou-
ronnes d’Espagne et de Naples (leurs territoires en Italie entourant
les Etats pontificaux) ainsi que l'ordre franciscain tout entier insis-
taient sur la canonisation de Maria de Jesus. Pour le moment, le pape
occupait tout le monde en accordant sa permission de poursuivre le
proces avant la résolution du probleme. (Benoit XIV 1778 vol. 6 : 271)

Entre temps, Amort n'avait pas chomé. En guise de réponse aux deux
Récollets nommeés dans le Journal des Savans d'Italie, il avait composé
la mordante Controversia de Revelationibus Agredanis explicata, cum

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

30

31

Epicrisi ad ineptas earum Revelationum Vindicias, editas P. Didaco
Gonzalez Matheo & a P. Landelino Mayr. Dans cet ouvrage, Amort cri-
tiquait les écrits mystiques de Maria tout en blamant séveérement les
franciscains et les ecclésiastiques qui continuaient a les approuver et
a les défendre. « Si quelqu'un se demande a quoi bon jai dépensé de
I'huile [de lampes] et de bonnes heures sur ces divagations agreda-
nesques, la réponse est préte », écrivit-il. Le troisiéme point de sa ré-
ponse est en rapport direct avec le probleme du regard que portent
les protestants sur le catholicisme :

Les révélations d’Agreda font état au début du livre de tant d’appro-
bation de la part de théologiens, universités et évéques ou censeurs
épiscopaux que c'est comme une perche tendue aux héréetiques de
I'Allemagne et de I'Europe tout entiére pour calomnier I'Eglise, parce
que le peuple se nourrit de fables tres proches de celles que les Sar-
2l(Amort 1749 : xxx-XxxI1)

rasins inventent a propos de Mohammed....
Ici Amort prit rhétoriquement le point de vue d'un protestant pour
comparer les catholiques superstitieux aux musulmans. Ce faisant, il
renoue avec une tradition qui remonte au XVI® siecle, tout en modi-
fiant la configuration tripartite des acteurs (hérétiques, catholiques,
sarrasins). (Boettcher 2004 : 101-115) II était courant, au XVI® siecle,
pour un hagiographe catholique de remarquer que les protestants
étaient « pires que les Turcs ». (Boesch Gajano 1990 : 118) Un com-
mentateur du XVII®¢siecle pensait que quelquun né juif ou musulman
méritait plus de compassion dans son erreur quun catholique qui
sadonnait a I'hérésie.?? (Hughes 1987 : 100) Et au XVIII® siécle, le De
servorum Dei beatificatione de Benoit XIV Lambertini (Lib. III : c. 41, n.
S5etc. 7 n 6 & 7) reconnait que les infideles (musulmans) peuvent
posséder des vertus notoires, mais qu'il est impossible que des haere-
tici (protestants) puissent étre vertueux.

Amort adapta a son époque ces « vieilles regles » (Chadwick 1981 :
328) de la Contre-Réforme dont la structure rhétorique opposait les
catholiques aux protestants, le musulman (ou juif ou paien) soulignant
le degré de perversion des protestants. Cette structure tripartite est
modifiable selon les circonstances. La configuration adoptée par
Amort met en scene les protestants opposés aux catholiques « super-
stitieux », avec un sarrasin ajouté pour ridiculiser la religiosité ba-
roque de ces derniers. La nonciature de Lucerne avait fait de méme

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

32

en critiquant l'aspect « paien » du culte naissant de Crescence. Il ap-
parait ainsi que lorsque les autorités catholiques s'inquietent que les
protestants puissent tourner en dérision le culte des saints, la source
de leurs inquiétudes ne doit en fait pas étre cherchée chez les pro-
testants, ceux-ci constituant une sorte d’instrument permettant de
visualiser plus clairement les défauts internes. En d’autres termes, le
protestant est un étranger dont la différence renvoie aux catholiques
une image deux-mémes vus de l'extérieur. De ce point de vue, on
pouvait montrer du doigt les catholiques superstitieux comme étant
semblables aux sarrasins ou aux paiens, ou recourir au regard mo-
queur des protestants pour critiquer les dévotions non approuvees
envers les saints. Cette approche, qui emprunte ses termes a une
époque reévolue, explique pourquoi les protestants étaient évoqués
dans le contexte de la canonisation, démarche éminemment catho-
lique.

4. Discours légitimants : regards
croises sur '’héritage de la ré-
forme catholique

Comprendre de la sorte les discours entourant les canonisations - en
tant que configurations rhétoriques plutdt que relations de faits his-
toriques - éclaire la dynamique des proces de Jean Népomucene et
de Fidele de Sigmaringen. Laissant de coté les enjeux politiques mul-
tiples entre 'Empire et le Vatican afin de nous pencher sur cet aspect
rhétorique, il apparait que I'implication des autorités séculieres des
aires germaniques et leurs tendances confessionalisantes condui-
sirent a une schématisation des vies des deux saints. Il y a relative-
ment peu de chemins pour parvenir a la sainteté. (Burke 1984 :50-51)
En recourant a une configuration rhétorique bipartite, les défenseurs
des causes de Fidele et de Népomucéne ont conformé les saints a un
des modeles possibles, celui du défenseur du catholicisme contre le
protestantisme. Le discours autour des causes de Crescence de Kauf-
beuren et de Maria de Jesus de Agreda repose, en revanche, sur une
schématisation tripartite qui se sert du regard hypothétique des pro-
testants.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

33

34

Il est nécessaire de réfléchir sur les raisons pour lesquelles de telles
structures classificatoires impliquant les protestants furent appli-
quées dans les proces en canonisation aussi tard que dans le courant
du XVIII€ siécle. Apres tout, ce qui était en jeu a Rome, 1a ou se dit le
dernier mot sur les canonisations, n'était pas la réputation de I'Eglise
aux yeux des protestants. Il s'agissait plutot de savoir quelle tendance
catholique promouvoir : la dévotion bien réglée, a la Muratori, ou la
piété baroque, dont I'emploi d'une imagerie vive et concrete pouvait
préter a des abus, raison pour laquelle elle était associée a la super-
stition par ses critiques. En effet, la promotion d'une dévotion bien
reglée, sous-entendant également un culte des saints bien régle, etait
fondée sur l'action inquisitoriale romaine du XVII® siecle qui agissait
déja au « siecle des saints » contre des exces mystiques et des formes
autonomes de spiritualité telles que pratiquées par les quiétistes,
entre autres. (Gotor 2004 : 123) Coexistaient avec cette politique in-
terne de 'Eglise romaine des approches qui visaient a consolider la
foi des fideles vis-a-vis des mouvements extérieurs a I'Eglise. Tout
autant que l'approche « réglementaire » promue par la hiérarchie ro-
maine, l'inclusion des protestants hypothétiques dans les débats
inter-catholiques se lit comme une relique d'un age plus litigieux.

Il se peut quen sappropriant des structures de discours issues de
I'apologétique religieuse de la Contre-Réforme, les réformateurs ca-
tholiques de la premiere moitié du XVIII® siecle s'affirmaient en tant
que continuateurs de ce mouvement. En intégrant le vocabulaire et
les caractéristiques du discours anti-protestant des XVI¢ et XVII®
siecles, les défenseurs des réformes internes au XVIII¢ siecle tour-
naient ces techniques contre la superstition et 'extrémisme parmi les
fideles. Les stratégies anciennement employées dans l'optique d'endi-
guer et inverser 'avancée protestante furent reconfigurées pour as-
surer la conformité de la dévotion des catholiques. Ce faisant, ces ré-
formateurs catholiques assumaient le role héroique autrefois tenu
par les apologistes baroques, tout en remplacant certaines formes
dénigrées de la dévotion baroque par d’autres plus acceptables. De
cette maniere, ils retournerent la situation de sorte que les tradition-
nalistes - en fait les héritiers les plus directs de la Contre-Réforme
baroque - apparaissaient maintenant comme s'écartant des pratiques
correctes. Le discours des catholiques allemands éclairés avait ainsi
revétu les habits conservateurs de l'apologétique contre-réformiste.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

Cette approche résulte des influences de la foi et de la pratique pro-

testantes qui donnerent sa forme au catholicisme germanique (Ward

1999 : 34), alors quau méme moment, les défenseurs a Rome de la ré-

forme interne sappuyaient sur une démarche juridique et historique

mise en ceuvre dans le contexte spécifique des proces en canonisa-

tion. 23

Amort, Eusebius (1749). Controversia de
Revelationibus Agredanis. Augsbourg et
Wiirzburg : Martin Veith.

Benoit XIV (1778). Bullarium. Venice :
Remondini.

Benoit XIV (1747-51). Benedicti XIV
Opera, 12 vol. Rome : Palearini.

Boesch Gajano, Sofia (1990). « La rac-
colta di vite di santi di Luigi Lippomano.
Storia, struttura, finalita di wuna
construzione agiografica », in : Boesch
Gajano, Sofia, Ed. Raccolte di vite di
santi dal XIII al XVIII secolo: strutture,
messaggi, fruizioni. Fasano di Brindisi :
Schena, 111 - 130.

Boespflug, Francois (1984). Dieu dans
Uart : Sollicitudini Nostrae de Benoit XIV
(1745) et Uaffaire Crescence de Kaufbeu-
ren. Paris : Cerf.

Boespflug, Frangois / Christin, Olivier
/ Tassel, Benoit, Eds. (1996). Molanus
(1571). Traité des saintes images, vol. 1.
Paris : Cerf.

Boettcher, Susan R. (2004). « German
Orientalism in the Age of Confessional
Consolidation: Jacob Andreae’s Thirteen
Sermons on the Turk, 1568 », in : Com-
parative Studies of South Asia, Africa
and the Middle East ; 24 / 2,101 - 115.

Burke, Peter (1984). « How to be a
Counter-Reformation Saint », in : Von
Greyerz, Kaspar, Ed. Religion and Socie-
ty in Early Modern Europe, 1500-1800.

London : George Allen and Unwin, 45-
55.

Chadwick, Owen (1981). The Popes and
European Revolution. Oxford : Claren-
don.

Chai-Elsholz, Raeleen (2010). « The ‘Si-
gnificant Other’ in Canonizations in the
First Half of the Eighteenth Century »,
in : Marinkovi¢, Ana / Vedris, Trpimir,
Eds. Identity and Alterity in Hagiogra-
phy and the Cult of Saints. Zagreb : Ha-
giotheca, 261 - 282.

Chatellier, Louis (1993). La religion des
pauvres. Les missions rurales en Europe
et la formation du catholicisme moderne,
XVI® - XIX® siecle. Paris : Aubier.

Collins, David J. (2008). Reforming
Saints: Saints’ Lives and Their Authors
in Germany, 1470-1530. Oxford : Oxford
University Press.

Forster, Marc R. (2001). Catholic revival
in the age of the Baroque. Religious
identity in Southwest Germany 1550-
1750. Cambridge : Cambridge University
Press.

Forster, Marc R. (2002). « Debating the
meaning of pilgrimage: Maria Steinbach

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

1733 », in : Van Horn Melton, James, Ed.
Cultures of Communication from Refor-
mation to Enlightenment: Constructing
Publics in the Early Modern German
Lands. Aldershot : Ashgate, 93 - 103.

Forster, Marc R. (2007). Catholic Ger-
many from the Reformation to the En-
lightenment. New York : Palgrave.

Francgois, Etienne (1993). Protestants et
catholiques en Allemagne. Identités et
pluralisme : Augsbourg, 1648-1806. Paris
: Albin Michel.

Gotor, Miguel (2004). Chiesa e santita
nell'ltalia moderna. Rome-Bari : Laterza.

Hudon, William V. (1996). « Religion and
Society in Early Modern Italy - Old
Questions, New Insights », in : Ameri-
can Historical Review ; 101 / 3, 783 -
804.

Hughes, Stephen C. (1987). « Fear and
Loathing in Bologna and Rome: the
Papal Police in Perspective », in : Jour-
nal of Social History ; 21 /1, 97 - 116.

Ilg, Matthias (2002). « Der Kult des
Kapuzinermartyrers Fidelis von Sigma-
ringen als Ausdruck katholischer Krieg-
sfahrungen im Dreissigjahigen Krieg »,
in : Asche, Matthias / Schindling,
Anton, Eds. Das Strafgericht Gottes:
Kriegserfahrungen und Religion im Hei-
ligen Romischen Reich Deutscher Nation
im Zeitalter des Dreifdigjihrigen Krieges.
Minster : Aschendorff, 291 — 439.

Kirsch, Johann Peter (1910). « St. John
Nepomucene », in : The Catholic Ency-
clopedia, vol. 8. New York : Robert Ap-
pleton Company. Document électro-
nique consultable a : http: /www.newa
dvent.org/cathen/08467a.htm.  Page
consultee le : 01/02/08.

Morelli, Emilia, Ed. (1965). Le Lettere di
Benedetto XIV al Card. de Tencin. II.
1748-1752. Rome :
Letteratura.

Edizioni di Storia e

Nanni, Stefania (2000). Roma religiosa

nel Settecento. Spazi e linguaggi

dell'identita cristiana. Rome : Carocci.

Rebellato, Elisa (2008). La fabbrica dei
divieti : gli indici dei libri proibiti da
Clemente VIII a Benedetto XIV. Milan :
Sylvestre Bonnard.

Riccardi, Luca (2000). « An outline of
Vatican diplomacy in the early modern
age », in : Frigo, Daniela, Ed. / Belton,
Adrian, Trad. Politics and Diplomacy in
Early Modern Italy. The Structure of Di-
plomatic Practice 1450-1800. New York :
Cambridge University Press, 95 - 108.

Saccenti, Riccardo (2011). « La lunga ge-
nesi dellopera sulle canonizzazione »,
in : Fattori, Maria Teresa, Ed. Le fatiche
di Benedetto XIV. Origine ed evoluzione
dei trattati di Prospero Lambertini
(1675-1758). Rome : Edizione di storia e
letteratura, 3 — 47.

Sacra Rituum Congregatio (1725). Beati-
ficationis, & Canonizationis Ven. Servi
Dei Fidelis a Sigmaringa. Positio super
dubio. Rome : Reverenda Camera Apos-
tolica.

Sacra Rituum Congregatio (1740).

Concessionis Hymnorum propriorum,
Antiphonarum & Responsiorum Officij
in honorem Sancti loannis Nepomuceni.
Memoriale cum Summario. Rome : Typis

de Comitibus.

Van Horn Melton, James (1986). « From
Image to Word: Cultural Reform and
the Rise of Literate Culture in
Eighteenth-Century Austria », in : Jour-
nal of Modern History ; 58 / 1, 95 - 124.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.


http://www.newadvent.org/cathen/08467a.htm

Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

Vauchez, André (1988). La Sainteté en
Occident aux derniers siecles du Moyen
Age: d’apres les proces de canonisation et

hautes études (EPHE), Section des

sciences historiques et philologiques ; 140
/ 2007-2008, 326 - 332.

les documents hagiographiques, 2¢™ éd.

, Ward, William Reginald (1999). Christia-
Rome : Ecole francaise de Rome.

nity under the Ancien Régime, 1648-1789.
Cambridge Cambridge University
Press.

Vismara, Paola (2009). « Erudition et
culture en Italie au tournant des XVII®
et XVIII¢ siecles : Lodovico A. Murato-
ri », in : Annuaire de 'Ecole pratique des

1 La question est abordée sous l'angle de l'altérité dans Chai-Elsholz 2010 :
261-282. Pour l'étude présente, jemploie le terme réducteur ‘protestant’
pour désigner génériquement les confessions chrétiennes issues de la Ré-
forme.

2 Collins a raison de souligner que les canonisations constituent seulement
une petite partie de l'activité associée au culte des saints, et que malgreé l'at-
titude des réformateurs depuis le XVI€ siecle, I'intérét des intellectuels et la
dévotion des fideles étaient plus soutenus que la législation romaine et les
traités théologiques ne le laissent entendre.

3 Un des livres tres influents de Muratori s'intitule Della regolata devozione
dei cristiani (De la dévotion bien réglée).

4 Maintes procédures du Moyen-Age tardif (voir Vauchez 1988) étaient en-
core applicables, si l'on tient compte des modifications apportées par le
Concile de Trente. La structure quasi définitive des proces en canonisation
émane de la législation d'Urbain VIII et d'Innocent XI au cours du XVII®
siecle, dont les dispositions sont reprises en détail dans le traité de Lamber-
tini (Saccenti 2011 : 6-7).

5 Entre autres, les Novelle Letterarie de Florence, I'Année littéraire pari-
sienne, les Acta Eruditorum publiés a Leipzig, et le célebre Journal de Tré-
VOUX.

6 « .. Mi venne piu volte occasione di ragionare con varii Eretici, li quali
sempre confessavano liberamente di avere ammazzato il Padre, e molti di-
cevano la causa, gloriandosi di averlo ammazzato, perche voleva estirpare la
loro Religione. Altri Eretici mostravano dolore che fosse stato ammazzato, e
dicevano, che se bene era di Religione contraria, ad ogni modo non meritava

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

la morte, perche non violentava alcuno, e nel resto era uomo di santa vita,
che mai non fece dispiacere ad alcuno, e che predicava tanto bene. »

7 « ..furiosi Praetegovienses...mihi illud demonstrates dixerunt : En vides
hic Deum tuum iacentem, adijuet nunc te. »

8 « ..in odium fidei a haereticis interfectus Martyrii Laureolam Victor re-
portauit, authoritate Apostolica Albo Sanctorum inscriberetus...suffulta pre-
cibus Principum ac Populorum totius Nostrae Germaniae Catholicae... ».

9 Curieusement, Elisabeth oppose Fidéle a « d’'autres boeufs muets » : « ...
non uti boues alii muti, sed velut Canis latrans, reducendis in verum Christi
Ouile ab eodem deuiantibus spurcissima Calvini dogmata sectantibus Rhe-
tis... ».

10 A titre d'exemple, I'Office fait état, explicitement et nommément, de
I'empereur Henri IV et de sa pénitence a Canossa pour obtenir le pardon du
saint pape Grégoire VII (can. 1728).

11 Francois fait référence notamment au décret de mars 1720 promulgué par
Alexandre Sigismund, Pfalzgraf bein Rhein et évéque d’Augsbourg.

12 Eusebe Amort employa cette expression en rapport avec la cause de
Crescence.

13 Forster cite un document du Erzbischofliches Archiv Freiburg portant la
cote Al/1424.

14 Ce traité, Sollicitudini Nostrae, parut dans Benedicti XIV Opera, vol. 6 :
224-39 et dans son Bullarium, t 1, vol. 1 : 250-55, sous le titre De Cautelis
praestandis in conficiendis Processibus super fama sanctitatis Servorum Dei.
De prohibendis Imaginibus Spiritus Sancti sub humana specie depicti. De aliis
superstitionibus non tolerandis.

15 « ..utque omnium oculis pateret, quam caute ac diligenter Apostolica
Sedes in huiusmodi Causarum examine se gereret. »

16 Extrait d'une lettre d’Amort au Pere Bassi, consilarius ecclesiasticus de
l'évéque d’Augsbourg.

17 Le catalogue raisonné de la bibliotheque personnelle de Benoit XIV Lam-
bertini démontre que Lambertini consultait cet ouvrage d’Amort, ainsi
qu'une dizaine d’autres sources diverses, pour nourrir sa reflexion sur les
esprits en général et sur les anges et démons en particulier (Biblioteca Uni-
versitaria di Bologna, Ms. 425 t. I, fol. 154). Je remercie Maria Teresa Fattori
d’y avoir attiré mon attention en me fournissant non seulement la référence
mais aussi la photo de la page du catalogue manuscrit.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiére moitié du XVllle siécle

18 Journal des Savans d’ltalie 1 (1748) : 295-298. La lettre en question est
sans doute la Super operibus venerabili sorori Mariae (voir note ci-apres).

19 Le document est intitulé Super operibus venerabili sorori Mariae a Jesu de
Agreda attributis sub titulo : Mystica Civitas Dei & Miraculum Divinae Omni-
potentiae.

20 Lettre 290 de Rome, 14 février 1748.

21 Linventaire classé par auteurs indique que cet ouvrage d’Amort figurait
parmi les dix ouvrages du méme auteur dans la bibliotheque personnelle de
Benoit XIV Lambertini (Biblioteca Universitaria di Bologna, Ms. 425 t. III fol.
15v). Je remercie encore Maria Teresa Fattori d'y avoir attiré mon attention
en me fournissant non seulement la référence mais aussi la photo de la page
du catalogue manuscrit.

22 Hughes cite G. Pisano, 1932, « I ‘birri’ a Roma nel ‘600 », Roma, 10, 545.

23 Remerciements chaleureux a Martin Roch, Margarita De Leén Baez, et
Natacha Lacour pour leur relecture attentive, a Thomas Frank pour ses
conseils et son regard d’historien, et a Maria Teresa Fattori, qui a eu la géné-
rosité de partager avec moi ses connaissances et ses ressources documen-
taires. Je suis reconnaissante a Henry Daniels, sans qui ce travail n‘aurait pas
vu le jour. Sylvain Berthault a ma gratitude pour sa bienveillante attention a
la forme et au fond.

Francais

Cette contribution examine la promotion du culte de certains saints et les
contrdles imposés a la vénération de ces saints en Allemagne et a Rome
dans la premiere moitié du XVIII® siecle. Il s'agit de comprendre comment et
pourquoi une rhétorique selon la mode contre-reformiste ne reflétant plus
'actualité inter-confessionnelle a été ‘recyclée’ sous la plume des autorités
seculieres et ecclesiastiques dans les pays germaniques alors que, dans les
mémes proces en canonisation, cette approche a été peu ou pas utilisée a
Rome.

English

This study investigates the promotion of saints’ cults and the controls im-
posed on them both in Germany and Rome in the first half of the eighteenth
century. It attempts to understand why and how a counter-reformation
rhetorical approach which no longer reflected the state of inter-
confessional affairs came to be re-employed by secular and ecclesiastical
authorities in German areas, whereas this approach was hardly, if at all,
used in Rome for the same canonisation processes.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Regards germaniques et romains sur la canonisation dans la premiere moitié du XVllle siécle

Mots-clés

canonisation, Benoit XIV (Prospero Lorenzo Lambertini), Fidele de
Sigmaringen (Saint), Jean Népomucene (saint), Maria de Jesus de Agreda
(religieuse), Crescence de Kaufbeuren (sainte)

Raeleen Chai-Elsholz

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.


https://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=1088

