Textes et contextes
ISSN:1961-991X
: Université Bourgogne Europe

18-1]2023
Berceuses : circulations historiques et culturelles, transmissions de I'intime

Berceuses et chants d'enfant arctiques :
perspective circumpolaire

Arctic Lullabies and Children’s Songs: A Circumpolar Perspective
Article publié le 25 juin 2023.

Stéphane Aubinet

@ http://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=4072

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0 (https://creativecom
mons.org/licenses/by/4.0/). Les autres éléments (illustrations, fichiers annexes
importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.

Stéphane Aubinet, « Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective
circumpolaire », Textes et contextes [], 18-1 | 2023, publié le 25 juin 2023 et
consulté le 31 janvier 2026. Droits d'auteur : Le texte seul, hors citations, est
utilisable sous Licence CC BY 4.0 (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). Les
autres éléments (illustrations, fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre
soumis a des autorisations d’usage spécifiques.. URL :
http://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=4072

La revue Textes et contextes autorise et encourage le dép6t de ce pdf dans des

archives ouvertes.

PREO est une plateforme de diffusion voie diamant.


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://preo.ube.fr/portail/
https://www.ouvrirlascience.fr/publication-dune-etude-sur-les-revues-diamant/

Berceuses et chants d'enfant arctiques :
perspective circumpolaire

Arctic Lullabies and Children’s Songs: A Circumpolar Perspective
Textes et contextes
Article publié le 25 juin 2023.

18-1]2023
Berceuses : circulations historiques et culturelles, transmissions de I'intime

Stéphane Aubinet

@ http://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=4072

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0 (https://creativecom
mons.org/licenses/by/4.0/). Les autres éléments (illustrations, fichiers annexes
importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’usage spécifiques.

Introduction

1. Les Sami et le dovdna

2. Sibérie

3. Amerique du Nord et Groenland
4. Lintime, d’'un continent a l'autre

Introduction

1 La berceuse est fréquemment présentée comme une expression uni-
verselle chez 'humain : en deca de la diversité des cultures musicales,
la tendresse et l'affection envers les nouveau-nés et jeunes enfants
constitueraient une sorte de fonds commun a l'expressivité vocale,
faisant de la berceuse « I'une des rares manifestations musicales in-
hérentes » a notre espece (Doja 1997 : 87). Malgré son attrait, cette
idée se heurte aux observations de certains ethnographes, surpris par
I'absence d'un genre supposé incontournable sur leur terrain den-
quéte, notamment dans certaines régions d’Europe (e.g., Andrs§ 2014 :
35, Bartok 1967 : xlii-xliii), de Polynésie (e.g., Burrows 1940 : 340,
Kaeppler 1980 : 142, Solomona 2009 : 27) et, surtout, de 'espace au-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

tochtone américain (e.g., Merriam 1967 : 164, Morelli et al. 1992 : 608,
Seeger 2000 : 81).

2 Le cas de l'aire circumpolaire est singulier a cet égard : de la Scandi-
navie au Groenland, en passant par la Sibérie et 'Amérique du Nord,
on y trouve une pratique remarquablement homogene parmi les po-
pulations autochtones, consistant a attribuer aux nouveau-nés et
jeunes enfants des mélodies personnelles. Chez certaines commu-
nautés, ces meélodies offrent un répertoire priviléegié pour calmer et
endormir les enfants, a la maniére de berceuses telles qu'elles se pra-
tiquent ailleurs en Europe. Leurs fonctions dépassent néanmoins lar-
gement le cadre de I'endormissement et incluent notamment expres-
sion de 'amour parental, jeux et taquineries, consolidation de l'identi-
té individuelle des enfants et prédiction de leur avenir. Dans la plu-
part des cas, ces chants peuvent étre chantés par des femmes ou par
des hommes, notamment le pere de I'enfant.

3 Les sections suivantes visent a présenter et interpréter les similarités
entre une serie de communautés vivant dans les regions arctiques et
subarctiques du globe. 1l s’agit exclusivement de peuples dits « au-
tochtones », ou « indigenes », héritiers de cultures nomades liées,
selon les cas, a I'élevage de rennes, a la chasse ou a la péche, coloni-
sées a différentes époques par les populations scandinaves, russes ou
nord-américaines, et appartenant a des groupes linguistiques divers :
finno-ougriens, samoyedes, paléoasiatiques et Inuit. !

4 Aborder en détail les cultures musicales et pratiques de parentage au
sein de ces groupes dépasserait largement 'ambition de cet article,
qui ne s'attardera que sur le cas Sami, étudié dans le cadre de mon
propre travail de terrain ethnographique, pour donner certains élé-
ments de contextualisation.? De méme, étant donné l'échelle de la
comparaison, les variations régionales entre groupes de méme langue
ne sont que brievement abordées, tandis que 'emphase est placée sur
les mentions attestant la présence de chants denfants personnalisés
et sur certaines caractéristiques communes.

5 La méthode utilisée est celle d'un examen systématique de la littéra-
ture ethnographique en langues Sami, norvégienne, russe, anglaise,
francaise et danoise. Sur cette base, une interpreétation de la diffusion
des berceuses et chants d’enfant arctiques est proposée, en lien avec

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

les connaissances actuelles sur les mouvements de migration entre la
Sibérie, I'Arctique ameéricain et 'Europe du Nord.

6 Certaines similarités entre cultures circumpolaires sont connues de
longue date (Bogoraz 1929) et couvrent aussi bien des formes d'orga-
nisation sociale (structures flexibles et largement égalitaires), de sub-
sistance (nomadisme, élevage et chasse) et de pratiques rituelles (im-
portance du chamanisme) (Oosten & Rémie 1999 : 3) plus ou moins
preésentes de nos jours, que des schemes ontologiques (prépondeé-
rance de « 'animisme ») (Descola 2005). Les berceuses et chants d'en-
fant constituent un exemple de tradition dont certains aspects sont
remarquablement constants au sein de cet espace, illustrant la pro-
pension des pratiques de l'intime a voyager et se maintenir avec une
certaine permanence, en dépit des bouleversements sociaux et des
expériences coloniales.

1. Les Sami et le dovdna

7 Les Sami occupent un territoire traditionnellement situé au Nord de
la Scandinavie et de la Finlande, ainsi que sur la péninsule de Kola en
Russie. Considérés comme l'unique peuple autochtone présent au
sein de I'Union Européenne, ils sont principalement connus en tant
qu'éleveurs de rennes, activité qui ne concerne qu'une minorité de la
population Sami actuelle, bien qu'elle continue a porter une forte va-
leur symbolique en matiere d’'identité culturelle.

8 La principale pratique musicale propre aux Sami est le yoik.3 Elle
consiste a attribuer a une personne, un animal ou un lieu une mélodie
spécifique, chantée avec ou sans paroles, sans accompagnement mu-
sical et de maniere répétitive. Comme dans d’autres traditions de
chants personnels de l'espace circumpolaire (personal song en an-
glais, lichnaya pesnya en russe) (cf. Nikolsky et al. 2020), chaque
membre de la communauté est susceptible d’avoir sa propre mélodie,
chantée au cours de la vie de tous les jours afin de penser a cette per-
sonne, la saluer ou la rendre présente par la voix. Certains chants,
moins nombreux mais néanmoins appréciés des chanteurs Sami,
visent a évoquer et rendre présents des animaux (on parle du yoik du
loup, du moustique, du saumon ou encore du lievre) ou des lieux, tels
qu'un village, une vallée ou une riviere.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

9 Le yoik est I'une des traditions musicales les plus documentees de
l'aire arctique (Aubinet 2023, Edstrom 1978, Graff 2004, Hilder 2013).
Un aspect particulier demeure néanmoins méconnu : celui des chants
attribués aux nouveau-nés et aux enfants. Ce n'est en effet qu'a I'age
de la confirmation (aux alentours de 15 ans) qu'une personne peut re-
cevoir un yoik ‘adulte’ pouvant €tre conservé toute la vie. Auparavant,
les enfants recoivent une mélodie temporaire appelée ‘yoik d’enfant’
(manaluohti en Sami du Nord), ou dovdna. Un dovdna s'apparente a
un yoik simplifié, minimaliste, plus court qu'une mélodie adulte et
chanté avec tendresse. Plus tard, l'attribution d'un yoik adulte pourra
se faire de différentes maniéres, notamment en créant une nouvelle
meélodie, mais aussi, dans certains cas, en développant le dovdna de
I'enfant, en lui donnant une structure plus élaborée et une interpréta-
tion moins infantile. Un dovdna reposant sur un unique motif mélo-
dique peut ainsi donner lieu a un yoik adulte articulant plusieurs mo-
tifs selon une structure de type ABAC, ABAB ou ABBC. Le dovdna
constitue alors un point de départ et une source d'inspiration ; em-
pruntant au musicologue Yuriy Sheykin (2018 : 35) une expression
qu’il utilise en contexte Chukchi, le dovdna fait ici office « d'embryon
mélodique ».

10 Les dovdna peuvent étre utilisés a la maniere des berceuses, afin d’ac-
compagner un enfant dans son endormissement. Il s'agit néanmoins
ici de berceuses personnalisées : dés leur plus jeune age, les enfants
Sami sont réputés capables de reconnaitre leur propre mélodie et
conscients de l'attention exclusive qui leur est donnée lorsquelle est
chantée. En outre, la fonction du dovdna dépasse largement celle de
la berceuse et peut tout aussi bien servir a motiver un enfant et lui
donner confiance en lui-méme. Une méme mélodie peut ainsi étre
chantée avec différentes intonations afin d’apaiser ou, au contraire,
de stimuler I'enfant.

11 Comme les yoiks d’adultes, le dovdna contribue également a consoli-
der le sentiment d’'identité individuelle, en assignant a I'enfant un mo-
dele mélodique censé refléter son caractere et son comportement
présent ou futur (Andreassen 2017 : 64). Les parents peuvent ainsi
chercher a influencer le développement de leur enfant et lui trans-
mettre, a travers le choix d'une mélodie, certaines qualités, telles que
le fait de courir vite ou d’avoir une personnalité positive (Buljo 1998 :
141). En ce sens, le dovdna fait office d'outil d'éducation, au méme titre

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

qu'un ensemble de pratiques Sami incluant certaines manieres de
nommer (gaibmi) et de taquiner (narrideapmi) les enfants (Balto 1997).

12 La tradition du yoik est loin d'étre pratiquée par 'ensemble de la po-
pulation Sami actuelle. Lattribution de dovdna aux enfants semble
encore plus restreinte et il se pourrait qu'elle représente aujourd’hui
I'exception plutot que la regle dans les techniques de bercement
Sami. Le genre de la berceuse, telle qu'elle est pratiquée ailleurs en
Europe, c'est-a-dire sous la forme de mélodies chantées indistincte-
ment a tout enfant pour 'endormir, n'est pas inconnu chez les Sami.
Certaines de ces mélodies présentent d’ailleurs de fortes similarités
avec les berceuses interprétées par les Scandinaves (non-Sami) (An-
derson 1978 : 185). Les dovdna représentent néanmoins un genre plus
intime : la mélodie d'un enfant est rarement connue au-dela du cercle
restreint de la famille.

13 Lorsqu'une personne atteint I'age de recevoir son yoik adulte, il est
rare que le dovdna soit encore chanté, si bien que bon nombre
d’adultes semblent avoir oublié leur mélodie d’enfant. Leur yoik per-
sonnel est désormais public et peut étre largement connu a 'échelle
de la communauté : pour beaucoup, le fait de recevoir cette melodie
représente une forme d’acceptation en tant que membre a part en-
tiere de cette communauté (Jernsletten 1978 : 110). A partir de ce mo-
ment, entendre son propre dovdna, genre ancré dans une relation
plus restreinte avec la famille proche, peut paraitre embarrassant et
infantilisant (Gaup 2015 : 31).

2. Sibérie

14 Comme les Sami, les Nenets, peuple samoyede présent principale-
ment sur les péninsules de Yamal et de Taimyr en Sibérie occidentale,
disposent de deux ressources musicales pour endormir leurs en-
fants : d'une part les berceuses proprement dites, d’'autre part des
chants personnalisés appelés nyukubts. Ces derniers sont composes
par la mere, la grand-mere ou une sceur - plus rarement le pere ou
un frere — au moment de la naissance ou peu de temps apres (Niemi
1998 : 107, Dobzhanskaya 2017 : 577). Comme dans le pays Sami, les
mélodies sont simples, de maniere a étre aisément mémorisables.
Elles tendent a prédire certains aspects de l'avenir de I'enfant, co-
existent avec des berceuses non personnalisées, et ne sont plus

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

chantées en présence de la personne évoquée une fois I'age adulte at-
teint. Les nyukubts ne sont pas pour autant oubliés et peuvent étre
chantés en son absence (Dobzhanskaya 2017 : 577-580). Ils sont
connus au sein de la communauté et chantés aux enfants lorsque
ceux-ci rendent visite a d'autres personnes, de maniére a leur souhai-
ter la bienvenue ou bonne chance. Les nyukubts ont également été
décrits comme des outils pour développer l'identité de genre des en-
fants ou servir de charmes de protection (Niemi 1998 : 107, Serpivo
2017 : 140).

15 Les Nganassan, autre peuple samoyede occupant notamment la pé-
ninsule de Taimyr, ont recours a des chants appelés njuo baly, ayant
également fait office de protection magique par le passé (Dobzhans-
kaya 2015 : 8). Lorsque l'enfant devient adulte, un nouveau chant lui
est assigné. Comme chez les Nenets et a la différence du contexte
Sami contemporain, les Nganassan créent leur propre chant adulte.
Celui-ci peut évoluer et reflete la longueur de la vie : plus une per-
sonne vit longtemps, plus son chant sera long (Ojamaa 2002 : 80). Le
chant est habituellement accompagné d’'un texte indiquant le nom de
I'enfant et décrivant son caractére (par exemple, le fait qu'il pleure
beaucoup) sur un ton enjoué (Ojamaa 2002 : 79). Contrairement aux
dovdna, ces chants ne sont en principe pas utilisés pour bercer I'en-
fant, mais seulement pour le stimuler et le taquiner, en utilisant des
paroles infantiles et un ton plaintif, 'effet recherché étant de submer-
ger I'enfant par l'attention recue (Dobzhanskaya 2015 : 8). Un autre
genre vocal, consistant en berceuses non personnalisées, est pratiqué
par les hommes et par les femmes.

16 Plus au Sud, les Khanty et Mansi, peuples finno-ougriens de Sibérie
occidentale, ont coutume d’attribuer trois chants différents au cours
de la vie d'un individu : un chant enfantin composé habituellement
par la mere apres la naissance, un chant adulte que 'on compose
pour soi-méme et, dans certains cas, un chant créé a l'age de la
vieillesse, a caractere autobiographique et anticipant la mort (Sav-
chuk 2018 : 174).

17 En Sibérie orientale, les Yukaghir appellent shiishii les chants person-
nels enfantins. Ceux-ci sont envisagés comme une troisieme forme
de nom pour le jeune individu, au méme titre que son nom officiel
(souvent russe) et son surnom. Ces chants incluent onomatopées et

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

18

19

20

formules répétitives. Ils peuvent étre chantés a différents rythmes,
selon le but envisagé : stimuler I'enfant, le bercer ou soigner une ma-
ladie. Ces chants semblent principalement interprétés par les meres
(Zhukova 2013 : 33-34).

Enfin, les Chukchi du Nord-Est sibérien pratiquent également un
type de chants personnels enfantins servant principalement de ber-
ceuses (Vensten-Tagrina 2008 : 17), appelés chakchechang (Sheykin
2018 : 35). Comme chez les Sami, ces mélodies préfigurent celles que
recoivent les individus a I'age adulte (D’yachkova 2017 : 107) et sont
destinées a influencer l'avenir des enfants ou a exprimer les souhaits
des parents (D'yachkova 2016 : 71). Ces chants sont attribués imme-
diatement apres la naissance et peuvent étre chantés par les peres
(Sheykin 2018 : 38). Lethnologue Vladimir Bogoraz rapportait au
début du xx® siecle que les berceuses occupent une place particulie-
rement valorisée chez les Chukchi, de sorte qu'un chant particuliere-
ment beau peut étre qualifié de « berceuse », quel que soit son genre
(Bogoraz 1910 : 120).

3. Amérique du Nord et Groen-
land

De l'autre coteé du Détroit de Béring, les communautés Yup'ik d’Alaska
appellent inqum les chants personnels d'enfants (Johnston 1989).
Ceux-ci comportent habituellement des textes compris uniquement
par les membres de la famille proche. L'inqum d’'un enfant mentionne
généralement son surnom et certains traits physiques ou psycholo-
giques, ou encore des événements de sa vie, tels que sa premiere
capture d’animal. Des strophes peuvent étre ajoutées au cours de la
vie de I'enfant, de sorte que l'inqum prend peu a peu la forme d'un
récit autobiographique. On chante l'ilnqum a la manieére d'une ber-
ceuse, pour endormir les enfants, bien que sa fonction premiere soit,
plus largement, d'exprimer 'amour parental. Le chant, en évolution
constante, est conservé par I'individu tout au long de sa vie. A I'Age
adulte, il est possible de chanter son propre inqum afin de se rassurer
en situation de stress.

Au Nord de I'Alaska, les Ifiupiat ont une pratique moins musicalisée, a
mi-chemin entre le « mamanais » (motherese en anglais, une maniere

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

21

22

de s’adresser aux enfants répandue dans la plupart des cultures hu-
maines, consistant notamment a accentuer l'intonation vocale) et les
chants enfantins d’Eurasie. Le nuniaq consiste en une allitération
rythmée de mots et de syllabes sans signification servant a articuler
la relation de parenté entre linterprete et l'enfant et a établir une
connexion émotionnelle, tout en décrivant certains traits physiques,
psychologiques, ou certains maniérismes propres a l'enfant (Sprott
1999). Chaque adulte utilise en principe un nuniaq spécifique pour
s'adresser a un enfant donné, de sorte que le méme enfant peut avoir
une multitude de formules qui lui sont attribuées. L'objectif n'est pas
de bercer I'enfant, mais d'éveiller en lui une réaction typique appelée
upa et variant d'un individu a l'autre : en entendant son nuniaq, l'en-
fant a tendance a sourire, a danser, a chercher des calins, a ramper
sur le sol ou, plus généralement, a « faire le bébé ». Le nuniaq ne s'ex-
prime qu’au sein du cercle restreint de la famille et rarement au-dela
de 'age de 4 ou 5 ans : en dehors de ce contexte, il serait vécu par
I'enfant comme embarrassant.

On trouve des formules similaires chez diverses populations Inuit a
travers le Canada. Si le terme aqausiq peut désigner par endroits un
chant destiné a endormir un enfant (Dorais 2010 : 166), il évoque plus
habituellement un ensemble de vers rythmés semblables au nuniaq.
Dans le Nunavut, on compose un aqausiq pour son propre enfant,
pour un neveu ou une niece, des petits-enfants, un frere, une sceur
ou un cousin plus jeune, ou encore des enfants d’amis (Bathory 2011 :
20). Laqausiq n'est pas strictement privé, puisque certaines formules
sont diffusées a la radio, par exemple a I'occasion d’'un anniversaire
(Bathory 2011 : 24-25), tandis que d’autres ont été adaptées par des
artistes Inuit de maniere a étre interprétées sur scene (Duvicq 2016 :
18). La formule utilisée décrit le caractere de l'enfant et la relation
singuliere quil entretient avec linterprete, sur un ton affectueux. Si
I'enfant est parfois décrit en termes neégatifs, ce n'est pas seulement
dans une intention taquine, mais aussi pour éviter que son ame ne
soit dérobée par un esprit malfaisant (Bathory 2011 : 21). Cette idée se
retrouve en Sibérie, notamment chez les Nenet, ou l'on évite de dé-
crire la beauté ou la bonne santé d'un enfant dans les nyukubts (Ser-
pivo 2017 : 140).

Comme chez les Inupiat d’Alaska, l'objectif d'un aqausiq est de susci-
ter une réaction spécifique chez 'enfant, appelée ici qaqajuq (ou qa-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

23

24

qavoq au Groenland), mélant timidité et fierte, et manifestée par des
sourires, bonds, gazouillements et mouvements de la langue a l'inté-
rieur de la bouche (Bathory 2011 : 12, Kleivan 1976 : 6). De méme,
chaque paire enfant-adulte peut donner lieu a un aqausiq spécifique
(Crago, Annahatak & Ningiuruvik 1993 : 211). Il existe toutefois des dif-
férences notables d'une région a l'autre de I'Arctique canadien. Tandis
que, dans le Nunavik (Québec), il est possible de prononcer un aqau-
siq en I'absence de I'enfant afin de penser a lui et invoquer son image
(Petit 2011 : 71), certains Inuit du Nunavut indiquent que la présence
de l'enfant est indispensable (Ekho & Ottokie 2000 : 19, 108). De
meéme, la valeur propitiatoire de 'aqausiq semble absente dans la ré-
gion d’Igloulik, mais préservée dans celle de Tununiq (Petit 2011 : 72).
Enfin, chez certains groupes Inuit, il semble que l'aqausiq ait autrefois
consisté en chants proprement dits, a la maniere des traditions sibé-
riennes et Yup'ik, et non en simples formules rythmiques (Petit 2011 :
72).

Cette dimension musicale se retrouve dailleurs au Groenland.
Comme dans le cas des dovdna, les chants groenlandais aqaat servent
non seulement a interagir avec des enfants éveillés et leur exprimer
de l'affection, mais aussi a les calmer et les endormir (Kleivan 1976 : 6).
Ils sont principalement créés et interprétés par des femmes, en parti-
culier la mere de l'enfant, sa grand-mere ou sa grande sceur, voire
une sage-femme (Kleivan 1976 : 6, Olsen & Hauser 2001 : 3). Au cours
de la vie d'un individu, son chant peut étre interprété a 'occasion de
rites de passage. Dans certaines légendes groenlandaises, des per-
sonnes décédées ont pu étre ramenées a la vie en chantant leur aqaat
(Kleivan 1976 : 15).

Enfin, les chants aqaat rejoignent la pratique Sami dans la mesure ou
ils contribuent a renforcer certains traits physiques ou psycholo-
giques identifiés chez I'enfant et, ainsi, a consolider son identité (Klei-
van 1976 : 19). De maniere plus spécifique, les chants aqaat ont la ré-
putation de renforcer chez I'enfant son inua (Grgnlands Nationalmu-
seum & Arkiv), un concept Inuit parmi d’autres termes communément
traduits par « esprit » ou « ame ». Les chants groenlandais, qu’ils
concernent les adultes ou les enfants, sont ainsi censés refléter la
force spirituelle de la personne. De méme, le terme taanera fait réfé-
rence au noyau mélodique a la base du chant, en écho au concept de
tarneq, traduit, lui aussi, par « ame » (Hauser 2010 : 441).

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

25

26

27

L'usage de ces termes pourrait refléter la propension des chants per-
sonnalisés a développer et préserver l'individualité d'une personne. Il
indique également une piste de recherche potentielle. Uacte de nom-
mer a récemment été décrit dans le monde circumpolaire comme
une maniére d'instaurer I'ame des individus apres leur naissance
(Walsh et al. 2019), tandis que les yoiks adultes présentent eux-mémes
des caractéristiques spirituelles suggérant un parallélisme entre ame
et meélodie (Aubinet 2023 : 59). Sur la base de ces observations, le lien
exact entre les chants individuels attribués aux enfants (parfois de-
crits comme des « noms chantés », cf. Savchuk 2018: 174) et les

conceptions autochtones de I'Ame demeure a explorer. 4

4. L'intime, d’'un continent a
I'autre

Au terme de ce parcours, 'espace circumpolaire semble remarqua-
blement cohérent dans sa pratique d’attribuer aux enfants des chants
ou des formules rythmiques stéréotypées. Chez certaines commu-
nautés, y compris les deux groupes les plus éloignés (Sami d'une part,
Groenlandais d’autre part), ces chants font office de berceuses. Néan-
moins, aucune de ces traditions n'est strictement limitée au contexte
de l'endormissement. Consoler l'enfant, le motiver, le proteger,
consolider son identité individuelle, susciter en lui joie, fierté ou em-
barras, sourires ou comportements infantiles, développer son atta-
chement et lui exprimer son amour et son attention, sont autant de
buts recherchés par les interpretes qui, selon les cas, peuvent débor-
der la sphere féminine et inclure le pere ou d’autres interpretes mas-
culins.

Comment expliquer une telle correspondance, dun continent a
lautre et des deux cotés de I'Atlantique Nord ? Lhypothese d'une
convergence des pratiques, cest-a-dire dune émergence indépen-
dante de traditions similaires en différentes régions, ne peut pas étre
écartée d'emblée : apres tout, on trouve des exemples d’attribution de
chants individuels en d’autres régions du monde, notamment en Mé-
lanésie, ou les Yupno de Papouasie-Nouvelle-Guinée attribuent un
type particulier de formule mélodique aux jeunes enfants, qui sera
remplacé a 'adolescence par une mélodie plus développée servant de
marqueur d’identité individuelle (Ammann et al. 2013). Néanmoins,

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

28

29

étant donné la continuité géographique des régions de l'espace cir-
cumpolaire et 'homogéneité des traditions ici décrites, 'hypothese
d'une diffusion de la pratique a travers des mouvements migratoires
ou des échanges interculturels semble plus plausible.

On retrouve ici les trois explications possibles proposées par Jean-
Jacques Nattiez concernant les similarités entre les chants de gorge
sibériens et Inuit, basées respectivement sur (1) I'universalisme, (2) le
diffusionnisme ou (3) la phylogénese (Nattiez 1999 : 411). Les similari-
tés entre dovdna et chants Yupno ne peuvent que donner lieu a une
interprétation du premier ordre, au sens ou la similarité ne peut étre
due a une diffusion culturelle entre 'Arctique et la Mélanésie (second
type d’explication), ni a 'hypothése d'une origine commune (troisieme
type d'explication). Nattiez rejette également la these du diffusion-
nisme, jugeant que l'aire géographique couverte par les cultures mu-
sicales qu'il étudie est trop large pour résulter de simples emprunts.
La these qu'il retient est celle de l'origine commune des populations
pratiquant le chant de gorge arctique.

En l'absence de sources documentant les pratiques musicales de
I'Arctique a des périodes reculées, cette thése comporte nécessaire-
ment une dimension spéculative. Depuis la proposition de Nattiez, les
études de génétique comparée et de paléogénomique permettant
néanmoins de lui apporter un certain crédit. Selon ces sources, les
populations autochtones qui habitent aujourd’hui l'essentiel du conti-
nent ameéricain seraient principalement issues d'un mouvement de
population a travers le Détroit de Béring (alors émergé) datant d'il y a
environ 15 000 ans ; le premier peuplement du continent semble
néanmoins largement antérieur, comme l'indiquent des traces de pas
de 23 000 ans identifiées au Nouveau-Mexique (Bennett et al. 2021).
LArctique américain n‘aurait quant a lui été habité de maniere du-
rable qu’a la suite d’'une autre vague de migrations vers I'Est il y a en-
viron 5000 ans, donnant naissance aux cultures dites « pré-Inuit ».
Lapparition de la culture de Thule, a partir d’'une région inconnue si-
tuée pres du Détroit de Béring (probablement le Nord de I'Alaska), et
son expansion jusquau Groenland autour du xm® siécle entrainérent
quant a elles 'émergence des sociétés Inuit (Friesen & Mason 2016,
Flegontov et al. 2019, Willerslev & Meltzer 2021).

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

30

31

32

Dans sa récente étude des traditions chamaniques circumpolaires,
Charles Stépanoff (2019) invoque un raisonnement analogue a celui
de Jean-Jacques Nattiez pour expliquer l'aire de répartition du rituel
dit « de la tente sombre », une forme non-hiérarchique de voyage
chamanique répandue a 'Ouest et dans le Nord-Est de la Sibérie ainsi
que dans I'Arctique américain et au Groenland. S'appuyant sur 'hypo-
these selon laquelle la migration ayant eu lieu il y a 5000 ans consti-
tuerait « la seule qui mette en contact spécifiquement les peuples
d’Asie septentrionale et ceux d’Amérique du Nord a Texclusion
d’autres populations », Stépanoff conclut que c’est probablement lors
de cet épisode migratoire que le rituel de la tente sombre s’est répan-
du en Amérique du Nord a partir d’'un foyer sibérien (Stépanoff 2019 :
108) ; comme discuté plus loin, cette hypothese d'un contact ponctuel
unique entre les deux régions, analogue a la proposition de Nattiez,
semble potentiellement réductrice.

Sappuyant sur la méme démarche d’'analyse, Richard Keeling a quant
a lui exploré l'aire de répartition de chants visant a personnifier des
voix animales (Keeling 2012). Son travail sappuie sur les yoiks d’ani-
maux Sami, mais aussi sur des exemples d’Asie septentrionale et
d’Amérique du Nord, y compris dans des zones largement éloignées
de I'Arctique. La présence d’'une pratique de chants d’animaux relati-
vement cohérente de la Scandinavie a la Californie évoque selon lui
une origine encore plus ancienne que les chants de gorge décrits par
Nattiez, puisqu’elle a pu étre importée sur le continent américain des
la migration datée de 15 000 ans, a partir d'un foyer situé dans le
Nord-Est sibérien. Keeling s'appuie notamment sur le témoignage de
certains chanteurs autochtones, selon lesquels les chants animaux
seraient en effet les plus anciens dont ils disposent (Keeling 2012 :
259-260).

A la différence des chants d’animaux décrits par Keeling, l'attribution
de chants personnels servant de berceuses ne semble pas répandue
au-dela de I'espace circumpolaire. A en croire la littérature ethnogra-
phique, les berceuses et chants d'enfant sont d’ailleurs absents chez
de nombreux peuples autochtones dAmérique ; comme le note I'eth-
nomusicologue Anthony Seeger : « Les enfants s'endorment et se
tiennent éveillés aux sons de la musique adulte » (Seeger 2000 : 81).
Dans les régions septentrionales, le genre de la berceuse est pourtant
bien attesté par endroits, notamment chez certains groupes algon-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

33

34

35

quiens (Davidson 1945, Whidden 2007), parmi lesquels on note au
moins une mention de chants personnalisés.® Ces mentions sont
néanmoins sporadiques et ne présentent pas le caractere systéma-
tique du continuum reliant I'Eurasie septentrionale aux inqum, nu-
niaq, aqausiit et aqaat. Ainsi, quelle qu’ait pu étre son expansion pas-
sée, une tradition homogene et bien documentée de chants d’enfant
personnalisés ne semble aujourd’hui observable en Amérique du Nord
que parmi les populations de langues Inuit.

Du coté sibérien, les chants d’enfants personnalisés ne sont pas non
plus universellement présents, puisque les peuples de langues toun-
gouses et turques, établis plus récemment en Asie septentrionale, ne
semblent pas, ou plus, les interpréter. Ce constat concerne notam-
ment les Even, Evenk et Yakut, chez qui les pratiques d’attribution de
chants personnels sont absentes ou, a tout le moins, en déclin (Ni-
kolsky et al. 2020 : 16). A Tinverse, ces communautés se distinguent
par I'importance de la guimbarde dans leurs traditions musicales, ins-
trument absent en Amérique du Nord jusqu’a la colonisation occiden-
tale (Nikolsky et al. 2020 : 27).

Lune des hypotheses les plus plausibles pour expliquer les similarités
des berceuses et chants d'enfant arctiques de part et d’autre du Dé-
troit de Béring semble donc étre celle d'une diffusion par migration.
L'un des scénarios envisageables est celui avancé par Charles Stépa-
noff pour le rituel de la tente sombre et Jean-Jacques Nattiez pour le
chant de gorge, a savoir une diffusion de la pratique durant les épi-
sodes migratoires a l'origine du peuplement de I'Arctique américain
depuis 5000 ans. Pour I'heure, si certains travaux archéologiques ont
évoqué de fortes similarités entre les cultures enfantines Inuit ac-
tuelles et celles de leurs ancétres de la culture de Thule, rien ne
semble permettre d'évaluer leur degré de continuité ou de rupture
avec les cultures pré-Inuit antérieures (Park 2006).

En ce qui concerne le versant occidental de la pratique, des mouve-
ments migratoires de la Sibérie vers 'Europe du Nord sont attestés et
datées d’au moins 3500 ans, notamment sur la base d’études paléoge-
nomiques (Lamnidis et al. 2018). Les caractéristiques génomiques des
Sami actuels se distinguent ainsi par l'association d'une base euro-
péenne dominante et de composantes d'origine sibérienne qui, selon
les études, représenteraient jusqua 13 % de leur patrimoine géné

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

tique (Huyghe et al. 2011, Tambets et al. 2018). Il est donc possible que
les dovdna des Sami trouvent, eux aussi, leur origine dans un foyer si-
bérien.

36 Toutefois, 'hypothese de la migration pourrait ne représenter qu'une
partie de l'explication. Le fait d'invoquer d'emblée de grands déplace-
ments de population unidirectionnels implique en effet le risque de
négliger la multitude de mouvements et migrations de moindre am-
pleur ayant eu cours tout au long de la préhistoire dans les régions
circumpolaires (e.g. Gullgv & McGhee 2016), y compris de 'Amérique
vers la Sibérie (Willerslev & Meltzer 2021 : 360), ainsi que les interac-
tions continues entre communautes voisines, faites d’échanges ou de
conflits (Friesen & Mason 2016 : 10). Le détroit de Béring lui-méme fut
longtemps un lieu de circulation et d'échange plutdt qu'une barriere
infranchissable (Walsh et al. 2019 : 20). Si la dynamique historique de
la région demeure en grande partie inconnue, le détroit semble avoir
servi de « filtre arctique », permettant aux populations américaines
dimporter certaines pratiques venues d’Eurasie (e.g. I'usage de trai-
neaux a chiens) et d’en ignorer d’'autres (e.g. la culture du riz ou I'éle-
vage de chevaux) (Fitzhugh 2010 : 104). Les chants personnalisés, ré-
pondant a un désir d'interaction musicale avec les enfants largement
répandu dans le monde, auraient ainsi pu franchir ce « filtre » avant
de se répandre parmi les locuteurs de langues Inuit.

37 En somme, les données ne permettent pas de trancher clairement
entre la these de l'universalisme, du diffusionnisme ou de la phyloge-
nese. Au contraire, il se pourrait que ce soit précisément I'entreméle-
ment de ces différents facteurs - une propension a chanter aux en-
fants, des échanges culturels continus et des mouvements de popula-
tion - qui ait donné aux berceuses et chants denfant arctiques leur
distribution actuelle.

38 Comme en attestent d’autres articles rassemblés dans ce numéro, le
genre de la berceuse a une forte tendance a voyager d'un espace géo-
graphique a l'autre, au gré des transferts culturels et des mouvements
de population. Quelle que soit I'hypothese explicative retenue, le cas
circumpolaire semble présenter un cas extréme de diffusion, a tra-
vers les quelques 12 000 kilometres séparant les cotes atlantiques
norvégienne et groenlandaise, a une nuance pres : ce ne sont pas ici
les mélodies qui auraient voyagé - en l'absence d'une analyse appro-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

39

fondie, il n'est pas exclu que celles-ci different radicalement d'un en-
droit a l'autre — mais une pratique commune d’attribution de chants
ou de formules rythmées, demeurée remarquablement cohérente
malgré une longue période de divergence entre cultures eurasia-
tiques et américaines.

D'un bout a l'autre de I'espace circumpolaire, ces cultures se trouvent
ainsi reliées par une pratique de I'intimité. Au-dela du paradoxe appa-
rent, l'intime a pu, en Arctique comme ailleurs, constituer un milieu
privilégié pour chanter a l'abri des bouleversements historiques et
des autorités coloniales. Ainsi, si la relation parent-enfant ne consti-
tue pas, a proprement parler, un fond « universel » pour la musique
humaine, elle a néanmoins pu faire office de refuge stable pour l'ex-
pression vocale.

Je remercie Claire Houmard (Université de Franche-Comté) pour sa relecture
critique du manuscrit, en particulier les informations relatives a l'histoire du
peuplement de l'Arctique. Toute erreur ou imprécision dans le texte demeure de

ma seule responsabilite.

Ammann, Raymond ; Keck, Verena ;
Wassman, Jirg, « The Sound of a Per-
son: A Music-Cognitive Study in the Fi-
nisterre Range in Papua New Guinea »,
in : Oceania, 83 / 2, 2013, p. 63-87.

Anderson, Myrdene, Saami Ethnoecolo-
gy: Resource Management in Norwegian
Lapland, Ann Arbor : University Micro-
films International, 1978.

Andreassen, Thomas, Emosjoner 1
sangutgving: En analyse av joik og klas-

sisk sang, Bodg : Nord Universitet, 2017.

Andrs, Zbynek, The Song Folklore of the
Roma in the Slovak and Czech Republics:
Ethnosemantic and Ethnohistorical Ap-
proach, Prague : Kher, 2014.

Aubinet, Stéphane, Why Sami Sing:
Knowing through Melodies in Northern

Norway, London : Routledge, 2023.

Audet, Véronique, Innu Nikamu - L'innu
chante : Pouvoir des Chants, Identité et
Guérison chez les Innus, Qué-
bec : Presses de I'Université de Laval,
2012.

Balto, Asta, Samisk barneoppdragelse 1
endring, Oslo : Ad notam Gyldendal,

1997.

Bartok, Béla, Rumanian Folk Music. Vo-

lume 3: Texts, La Hague : Martinus Nij-
hoff, 1967.

Bathory, Laakkuluk Williamson Bathory,
« Agausiit: Can You Hear How Much
Love You Evoke in Me?! », in : Native
Studies Review, 20 / 2, 2011, p. 1-29.

Bennett, Matthew W. et al., « Evidence
of humans in North America during the

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

Last Glacial Maxi-
mum », in : Science, 373 / 6562, 2011, p.
1528-1531.

Bogoraz, Vladimir, Chukchee Mythology,
Leiden : E.J. Brill, 1910.

Bogoraz, Vladimir, « Elements of the
Culture of the Circumpolar Zone »,
in : American Anthropologist, 31 / 4,
1929, p. 579-601.

Buljo, Klemet Anders, « Samisk Mu-
Askdal,
Eds., Trollstilt. Leerebok i tradisjonsmu-
sikk, Oslo : Gyldendal, 1998, p. 137-159.

sikk », in Bjgrn et al.,

Burgesse, J. Allan, « The Woman and the
Child among the Lac-St-Jean Monta-
gnais », in : Primitive Man, 17 / 1, 1944,
p. 1-18.

Burrows, Edwin G., « Polynesian Music
and Dancing », in : The Journal of the
Polynesian Society, 49 / 3, 1940, p. 331-
346.

Crago, Martha B. Cultural Context in
Communicative Interaction of Inuit
Children, thése de doctorat, Montréal :
McGill University, 1988.

Crago, Martha B. ; Annahatak, Betsy ;
Ningiuruvik, Lizzie, « Changing Pat-
terns of Language Socialization in Inuit
Homes », in : Anthropology & Education
Quarterly, 24 / 3,1993, p. 205-223.

Davidson, John F., « Ojibwa Songs »,
in : The Journal of American Folklore, 58
/ 230, 1945, p. 303-305.

Descola, Philippe, Par-dela nature et
culture, Paris : Gallimard, 2005.

Dobzhanskaya, Oksana Eduardovna,
« Les Chansons des Nganas-
sans », in : Etudes Finno-Ougriennes, 47,
2015.

Dobzhanskaya, Oksana Eduardovna,
« Nyukubts - Zhanr detskoy pesni v
muzykalnom folklore taymyrskikh
nentsev », in : Kul'tura 1 tsivilizatsiya,
7/2B, 2017, p. 576-584.

Doja, Albert, « LEnchantement sociali-
sateur : La Berceuse dans la tradition
orale », in : Belmont, Nicole & Gossiaux,
Jean-Francois, Eds., De la voix au texte :
l'ethnologie contemporaine entre loral et
Uécrit, Paris : CTHS, 1997, p. 85-108.

Dorais, Louis-Jacques, The Language of
the Inuit: Syntax, Semantics, and Society
in the Arctic, Montréal : McGill-Queen’s
University Press, 2010.

Duvicq, Nelly, « Paroles inuites : Créa-
tion et transmission dans la chanson du
Nunavik », in : Création Orale et Litté-
rature, 46 / 2-3, 2016, p. 13-22.

D'yachkova, Zhanna Andreyevna, « Ob-
shchaya kharakteristika muzykal'nogo
folklora kolymskikh chukchey », in : Is-
toricheskiye, filosofskiye, politicheskiye i
yuridicheskiye nauki, kul'turologiya 1 is-
kusstvovedeniye. Voprosy teorii i prakti-
ki, 8 / 70, 2016, p. 70-72.

D'yachkova, Zhanna Andreyevna, « Mu-
zykalnaya kul'tura chukchey nizhney
kolymy », in : Khudozhestvennoye obra-
zovaniye 1 nauka, 10, 2017, p. 104-109.

Edstrom, Karl-Olof, Den samiska mu-
sikkulturen: en Radllkritisk  oversikt,
Goteborg : Goteborgs Universitet, 1978.

Ekho, Naqi & Ottokie, Ugsuralik, Inter-
viewing Inuit Elders: Childrearing Prac-
tices, Iqualuit : Nunavut Arctic College
and Pairijait Tigummivik Elders Society,
2000.

Fitzhugh, William W. « Arctic Cultures
and Global Theory: Historical Tracks
Along the Circumpolar Road », in : Wes-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

terdahl, Christer, Ed., A Circumpolar
Reappraisal: The Legacy of Gutorm
Gjessing (1906-1979), Oxford : Archaeo-
press, 2010, p. 87-109.

Flegontov, Pavel et al., « Palaeo-Eskimo
genetic ancestry and the peopling of
Chukotka and North America », in : Na-
ture, 570, 2011, p. 236-240.

Friesen, T. Max & Mason, Owen K., « In-
troduction: Archaeology of the North
American Arctic », in : Friesen, T. Max &
Mason, Owen K., Eds., The Oxford
Handbook of the Prehistoric Arctic, Ox-
ford : Oxford University Press, 2016,
p. 1-24.

Gaup, Ante Mihkkal, Luohtebidjan. Mot
sahtta dahpdahuvvat, Tromsg : UiT - The
Arctic University of Norway, 2015.

Graff, Ola, Om kjeresten min vil jeg
joike. Undersgkelser over en utdedd
sjgsamisk  joiketradisjon,
Davvi Girji, 2004.

Karasjok

Gregnlands Nationalmuseum & Arkiv,
« Agarneq - Kealesang ». Document
électronique consultable a : https: //da.
nka.gl /immateriel-kulturarvsfortegnels

€/agarneq/.

Page consultée le 2 octobre 2022.

Gullgv, Hans Christian & McGhee, Ro-
bert, « Did Bering Strait People Initiate
the Thule Migration? », in : Alaska Jour-
nal of Anthropology, 4 / 1-2, 2016, p. 54~
63.

Hauser, Michael, Traditional Inuit Songs
from the Thule Area: Volume 1, Copen-
hagen : Museum Tusculanum Press,
2010.

Hilder, Thomas, Sami Musical Perfor-
mance and the Politics of Indigeneity in

Northern Europe, Lanham : Rowman &
Littlefield, 2013.

Huyghe, Jeroen R. et al., « A Genome-
Wide Analysis of Population Structure
in the Finnish Saami with Implications
for Genetic Association Stu-
dies », in : European Journal of Human
Genetics, 19, 2011, p. 347-352.

Jernsletten, Nils, « Om joik og kommu-
nikasjon », in : Nesheim, Asbjgrn & Hals,
Susanna, Eds., Kultur pd Karrigjord.
Festskrift til Asbjorn Nesheim, Oslo :
Norsk folkmuseum, 1978, p. 109-122.

Johnston, Thomas F., « Song Categories
and Musical Style of the Yupik Eski-
mo », in : Anthropos, 84 / 4, 1989, p.
423-431.

Kaeppler, Adrienne L., « Polynesian
Music and Dance », in : May, Elisabeth,
Ed., Music of Many Cultures: An Intro-
duction, Berkeley : University of Califor-
nia Press, 1980, p. 124-153.

Keeling, Richard, « Animal Impersona-
tion Songs as an Ancient Musical Sys-
tem in North America, Northeast Asia
and Arctic Europe », in : Ethnomusico-
logy, 56 / 2, 2012, p. 234-265.

Kleivan, Inge, « Status and Role of Men
and Women as Reflected in West
Greenlandic Petting Songs to In-
fants », in : Folk, 18, 1976, p. 5-22.

Lamnidis, Thiseas C et al.,, « Ancient
Fennoscandian genomes reveal origin
and spread of Siberian ancestry in Eu-
rope », in : Nature Communications, 9 /
1, 2018, p. 1-12.

Lips, Julius, « Naskapi Law: Law and
Order in a Hunting Society », in : Tran-
sactions of the American Philosophical
Society, 37,1947, p. 379-492.

Mason, Owen K. « Thule Origins in the
Old Bering Sea Culture: The Interrela-
tionship of Punuk and Birnik Cultures »,

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.


https://da.nka.gl/immateriel-kulturarvsfortegnelse/aqarneq/

Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

in : Friesen, T. Max & Mason, Owen K.,
Eds., The Oxford Handbook of the Pre-
historic Arctic, Oxford : Oxford Univer-
sity Press, 2016, p. 489-512.

Merriam, Alan P., Ethnomusicology of
the Flathead Indians,
wick : Transaction, 1967.

New Bruns-

Morelli, Gilda A. et al., « Cultural Varia-
tion in Infants’ Sleeping Arrangements:
Questions of Independence », in : De-
velopmental Psychology, 28 / 4, 1992, p.
604-613.

Nattiez, Jean-Jacques, « Inuit Throat-
Games and Siberian Throat-Singing: A
Comparative, Historical, and Semiologi-

cal Approach », in : Ethnomusicology, 43
/ 3,1999, p. 399-418.

Niemi, Jarkko, « The Genres of Nenets
Songs » in : Asian Music, 30 / 1, 1998, p.
77-132.

Nikolsky, Aleksey et al., « The Overloo-
ked Tradition of ‘Personal Music’ and Its
Place in the Evolution of Music »,
in : Frontiers in Psychology, 10, 2020, p.
30-51.

Ojamaa, Triinu, « The Story of Life in
Music: Autobiographical Songs of the
Nganasans », in : Folklore: Electronic
Journal of Folklore, 21, 2002, p. 77-97.

Oosten, Jarich & Remie, Cornelius, « In-
troduction », in : QOosten, Jarich &
Remie, Cornelius, Eds., Arctic Identities.
Continuity and Change in Inuit and
Saami Societies, Leiden : CNWS, 1999, p.
1-4.

Park, Robert W. « Growing Up North:
Exploring the Archaeology of Childhood
in the Thule and Dorset Cultures of
Arctic Canada », in : Archeological Pa-
pers of the American Anthropological
Association, 15, 2006, p. 55-64.

Petit, Céline, Jouer pour étre heureux:
Pratiques ludiques et expressions du jeu
chez les Inuit de la région d’Iglulik, Qué-
bec : Université Laval, 2011.

Savchuk, Irina Petrovna, « Ponyatiye i
zhanrovyy sostav folklora narodov
khanty i mansi », in : Yazyki i kul'tura
narodov Arktiki kak polietnicheskogo re-
giona v usloviyakh globalizatsii, Yugra

State University, 2018, p. 172-175.

Seeger, Anthony, « Musical Dynamics »,
in : Olsen, Dale A. & Sheehy, Daniel E.,
Eds., The Garland Handbook of Latin
American Music, London : Routledge,

2000, p. 78-89.

Serpivo, Stella Yevgen'yevna, « Gender-
nyye Stereotipy v Traditsionnoy Kule-
ture Nentsev », in : Vestnik Ugrovede-
niya, 2 / 29, 2017, p. 136-143.

Sheykin, Yuriy Il'ich, Muzykalnaya Kul-
tura Chukchey, Novosibirsk : Nauka,

2018.

Solomona, Seutatia Telesia, Teuila: An
Ethnography of Samoan Music and
Identity, Dunedin : University of Otago,
20009.

Sprott, Julie E., « Institutionalizing
Love: The Nuniaging Custom among
Alaskan Ifupiat », in : Arctic, 52 / 2,
1999, p. 152-159.

Stépanoff, Charles, Voyager dans l'invi-
sible. Techniques chamaniques de l'ima-
gination, Paris : La Découverte, 2019.

Tambets, Kristiina et al., « Genes Reveal
Traces of Common Recent Demogra-
phic History for Most of the Uralic-
Speaking Populations », in : Genome

Biology, 19, 2018, p. 139.

Vensten-Tagrina, Zoya Vladimirovna,
Fenomen lichnoy pesni v traditsiolnnoy

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

kul’ture chukchey, Saint-Petersburg : loo : Wilfrid Laurier University Press,
Russian State Pedagogical University, 2007.
2008.

Willerslev, Eske & Meltzer, David J.,
Walsh, Matthew J. et al., « A Soul by Any « Peopling of the Americas as inferred

Other Name: The Name-Soul Concept from ancient genomics », in : Na-
in Circumpolar Perspective », in : ture, 594, 2021, p. 356-364.
Cross-Cultural Research, 53 / 3, 2019, p.

Zhukova, Lyudmila Nikolayevna, Ocher-
312-349. ki po Yukagirskoy kul'ture, Yakutsk : Bi-
Whidden, Lynn, Essential Song. Three chik, 2013.

Decades of Northern Cree Music, Water-

1 La notation anglo-saxonne et la forme invariable sont utilisées pour les
ethnonymes tout au long de l'article.

2 Ce travail ethnographique inclut onze mois de terrain en pays Sami, un
apprentissage de la technique vocale du yoik et un ensemble d'entretiens
semi-directifs avec des chanteurs Sami, principalement réalisés a Kautokei-
no (Guovdageaidnu), Karasjok (Karasjohka), Tana (Deatnu), Tromsg (Romsa)
et Oslo - a ce stade de I'enquéte, cing de ces entretiens ont été entierement
consacrés au dovdna. Ces entretiens constituent le principal biais disponible
pour accéder aux chants d'enfant sur le terrain : comme en contexte Ifiupiat
(Sprott 1999 : 153), linterprétation de ces chants a généralement lieu dans
lintimité du foyer familial et demeure difficilement accessible aux cher-
cheurs extérieurs. Une autre source d'information exploitée ici est celle de
la littérature académique, en particulier par des chercheurs autochtones
qui, faute de proposer une description systématique et approfondie du
dovdna, fournissent ponctuellement un nombre appréciable d'informations
sur le sujet.

3 Le terme est dérivé du Sami du Nord juoigat, qui signifie « chanter un
yoik » (les Sami distinguent néanmoins le « yoik » du « chant », l'acte de
chanter étant appelé lavlut). Un yoik, consistant en une meélodie éventuelle-
ment accompagnée d'un texte, est appelé luohti en Sami du Nord (vuolle en
Sami Lule, vudllie en Sami Ume, vuelie en Sami du Sud, ou encore leuw'dd
dans les régions orientales du pays Sami).

4 Un contraste demeure : un aqausiq associé a une personne peut parfois
étre approprié pour s'adresser a un autre (Crago 1988 : 151) sans pour autant
impliquer un lien d’affinité entre ces deux individus, a l'inverse des noms

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

Inuit, souvent hérités de proches récemment décédés, les homonymes par-
tageant alors des qualités communes, voire la méme identité.

5 Chez les Innu, peuple algonquien installé dans I'Est du Canada, ceux-ci
feraient office de chants de jeu et coexisteraient avec un répertoire de ber-
ceuses (Audet 2012 : 46). Il n'est pas exclu qu'il s'agisse d'emprunts récents,
puisque des sources plus anciennes soulignent I'absence de tels chants en
contexte Innu, ou les enfants étaient divertis par des chants imitant les ani-
maux (Burgesse 1944 : 17, Lips 1947 : 412).

Francais

Chez les peuples autochtones circumpolaires, en Eurasie comme en Amé-
rique et au Groenland, des pratiques remarquablement similaires ont été
documentées, consistant a attribuer aux nouveau-nés et aux enfants des
chants individuels. Ceux-ci sont utilisés en tant que berceuses, c'est-a-dire
afin daccompagner l'endormissement, mais aussi pour consoler 'enfant, le
motiver, le protéger, consolider son identiteé individuelle, susciter en lui joie,
fierté ou embarras, sourires ou comportements infantiles, développer son
attachement ou lui exprimer son amour et son attention. Cet article identi-
fie un ensemble de similarités entre les traditions de peuples finno-
ougriens, samoyedes, paléoasiatiques et Inuit. Lhypothese d'une diffusion
par migrations a partir d'un foyer sibérien ou par échanges culturels conti-
nus entre populations circumpolaires est discutée. Cette étude souligne
ainsi la propension des pratiques de l'intime a voyager et se maintenir avec
une certaine permanence, en dépit des bouleversements sociaux et des ex-
périences coloniales.

English

Among the indigenous people living in the Arctic area, in Eurasia as in
America and Greenland, some remarkably similar practices have been docu-
mented, consisting in attributing individual songs to infants and children.
These songs may be used as lullabies, namely as a means of soothing them
to sleep, but also to comfort them, to protect them, to strengthen their in-
dividual identities, to bring them joy, pride, or embarrassment, smiles or ba-
byish behaviour, to develop attachments, or to express love and attention to
them. This article reviews some of the similarities between the traditions of
Finno-Ugric, Samoyed, Paleoasian, and Inuit peoples. The hypothesis of a
diffusion through migrations from a Siberian source or through continuous
cultural exchanges between circumpolar peoples is discussed. This study
thus stresses the propensity of intimate practices to travel and maintain
themselves with a certain constancy, despite social changes and colonial
experiences.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Berceuses et chants d’enfant arctiques : perspective circumpolaire

Mots-clés
berceuse, chant, circumpolaire, autochtone, enfance

Keywords
lullaby, singing, circumpolar, indigenous, childhood

Stéphane Aubinet
Postdoctorant, Department of Musicology, Faculty of Humanities, University of
Oslo, P.O.Box 1017, Blindern,0315 OSLO, Norvege

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.


https://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=4080

