Textes et contextes
ISSN:1961-991X
: Université Bourgogne Europe

82013
Avatars du conte au XX€ et XXI€ siécle

[ ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’
all*écrivain’
[ ‘Tales of the Night’: From ‘Master of the word’ to ‘Writer’

Article publié le 01 décembre 2013.

Laura Restuccia

@ http://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=416

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0 (https://creativecom
mons.org/licenses/by/4.0/). Les autres éléments (illustrations, fichiers annexes
importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.

Laura Restuccia, « | ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’ »,
Textes et contextes [], 8 | 2013, publié le 01 décembre 2013 et consulté le 31
janvier 2026. Droits d'auteur : Le texte seul, hors citations, est utilisable sous
Licence CC BY 4.0 (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). Les autres éléments
(illustrations, fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des
autorisations d’usage spécifiques.. URL :
http://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=416

La revue Textes et contextes autorise et encourage le dép6t de ce pdf dans des

archives ouvertes.

PREO est une plateforme de diffusion voie diamant.


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://preo.ube.fr/portail/
https://www.ouvrirlascience.fr/publication-dune-etude-sur-les-revues-diamant/

[ ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’
all*écrivain’

[ ‘Tales of the Night’: From ‘Master of the word’ to ‘Writer’

Textes et contextes

Article publié le 01 décembre 2013.

82013
Avatars du conte au XX€ et XXI€siécle

Laura Restuccia

@ http://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=416

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0 (https://creativecom
mons.org/licenses/by/4.0/). Les autres éléments (illustrations, fichiers annexes
importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’usage spécifiques.

1. Un'identita in bilico

2. 11 conte créole come fucina della cultura
3. Dall'oralita alla scrittura

4. 11 conte si rinnova

1. Un’identita in bilico

1 La regione delle Piccole Antille francesi ospita una popolazione co-
smopolita a cui corrisponde un mosaico di culture, il risultato di suc-
cessive ondate migratorie provenienti dai cinque angoli del pianeta. Il
patrimonio culturale di questa popolazione multietnica - salvaguar-
dato dalla memoria - € stato conservato e trasmesso, di generazione
in generazione, per via orale. Tale memoria culturale € custodita
dall'universo del racconto, delloraliture!, della storia vissuta e tra-
smessa ai bambini (Ludwig 1994: 16-17); essa ¢ particolarmente pre-
ziosa perché le Piccole Antille non possiedono cid che Edouard Glis-
sant definisce come il ‘mito fondatore’'2. Gettando uno sguardo alla
societa delle Antille, si percepisce, infatti, una giustapposizione di
comunita allinterno della quale ognuna delle etnie originarie ha cer-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

cato di sopravvivere e di mantenere la propria diversita. Il percorso di
edificazione della cultura, quindi, € stato qui caratterizzato dalla tota-
le assenza di ogni possibile sintesi dal momento che l'essenza stessa
del suo fondamento - e cioe gli individui che la detengono - ¢ il risul-
tato di una molteplicita di termini e di elementi3 che provengono da
una precipitazione straordinaria di popolazioni e di culture che, se
guardate in un'ottica di schiavitu, sfruttamento, colonia, non sembra-
no certo poter dare origine a condizioni di sintesi armoniosa. Ciascu-
no dei ceppi etnici che si sono ritrovati ad interagire in questo spazio
geografico ha cercato, al contrario, di conservare e di preservare una
pretesa purezza e di coltivare il ricordo della propria origine e della
propria cultura. Ecco perché oggi si ritiene piu giusto parlare di
‘identita-mosaico’ scartando ogni idea di sintesi; e, utilizzando il ter-
mine ‘mosaico, si ¢ obbligati, viceversa, ad accettare la presenza si-
multanea delle differenti componenti culturali che coesistono in una
sorta di solidarieta conflittuale (Chancé 2005: 107). In questa regione,
allora, il tentativo di stabilire un’'identita culturale non ha potuto che
partire dallincontro, spesso anche conflittuale, fra culture diverse
per impiantare la fucina di una nuova umanita. La specificita della
cultura, insomma, € da ricercare proprio nella diversita delle diffe-
renti eredita culturali e lingue, ed ¢ nella Storia che va ricercato il de-
nominatore comune tra le componenti*: linferno delloppressione,
della morte sociale, della schiavitu e dello sfruttamento economico
delle terre, di centri decisionali esterni al territorio, sono cio che gli
individui che popolano queste terre hanno in comune. Ecco, dunque,
ritrovata l'unitarieta del concetto di identita in nome della difesa di
una cultura minacciata e nel tentativo di precisare la propria
‘specificita’ Si tratta, allora, di riappropriarsi dello spazio accaparrato
dai coloni, della storia occultata dal periodo della schiavitu. La realta
differente, questa grande diversita di tradizioni, di immaginari, di lin-
gue, di razze, ¢ cio che questi individui possono opporre al processo
di uniformazione del mondo. Essi vi oppongono cioe un immaginario
della diversita, un immaginario costruito sulle storie contro la Storia,
sulle memorie contro la Memoria, sui tempi contro il Tempo®.
Lidentita deve quindi essere ricercata nella volonta di rimarginare le
ferite sociali e di colmare i buchi della memoria collettiva.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

2. I1 conte créole come fucina della
cultura

2 La memoria orale di questa regione che nasce a partire dal XVII seco-
lo da pochi elementi culturali sparpagliati e poi riassemblati in mosai-
co attraverso l'esperienza comune di una nuova realta, ¢ dunque fon-
damentale per l'identita del popolo. Non € un caso, allora, se il primo
genere letterario registrabile nella regione caraibica, nella fase che
viene definita della proto-letteratura, sia quello dei contes créoles. Si
tratta di racconti fantastici o drammatici che intrecciano realta e po-
tenza creativa riflettendo I'essenza di una siffatta cultura sincretica .
Durante il periodo coloniale e, soprattutto, prima che fosse abolita la
schiavitu, il momento dedicato al racconto costituiva un momento di
aggregazione sociale che assumeva la funzione di un vero e proprio
rito.

3 I contes créoles assolvevano, e parzialmente continuano ad assolvere,
a numerose funzioni all'interno della societa. Cosi come all'origine del
mito di tradizione occidentale divertire ed educare assumono un va-
lore assoluto di valenza atemporale ma, al contempo, esemplificativo
e universale, indipendente dalle circostanze narrate e dal quadro im-
mediato del contesto comunicativo. Con la loro valenza assoluta di
modello esemplificativo da un lato e di essenza di valori comuni e tra-
sversali dall'altro, i contes assumono, all'interno di una societa com-
posita e multietnica, il compito di costruire una cultura identitaria da
condividere, divenendo, poi, per tal via, il modo di affermazione e di
auto-rappresentazione della cultura.

4 I contes possono essere classificati in due grandi macro-famiglie sta-
bilite in funzione dei tipi di eroe che vengono presentati: da una parte
si trova la categoria che presenta come protagonisti animali, mentre
nella seconda vengono rappresentati personaggi umani e fittizi. Alcu-
ni dei personaggi-animali, che derivano dalle tradizioni orali asiatica
e africana, sono adattati al contesto geografico, mentre altri conser-
vano il loro carattere esotico di derivazione aliena. Tra i personaggi-
tipo presentati se ne distinguono alcuni, fra gli altri, per le caratteri-
stiche che sono loro attribuite. Il Coniglio, simpatico, furbo, capace di
risolvere velocemente i problemi che si presentano, trova un omologo
nella tradizione francese nella Volpe e in quella dell'Africa Occidentale

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

nella Lepre. Il personaggio antagonista al Coniglio e il Compere Tigre,
un personaggio grave per caratteristiche fisiche ed intellettuali che
trova 'omologo nel Lupo e nella Iena della tradizione orale francese e
africana. Pur trattandosi di una tradizione culturale radicata nelle
Piccole Antille, e proprio per la multietnicita della composizione so-
ciale, ¢ ben possibile rintracciare corrispondenze e analogie anche
nelle trame delle tradizioni di qua dell'Atlantico (Relouzat 1989: 154-
156). E proprio in questo contesto, come spiegano Patrick Chamoi-
seau et Raphaél Confiant, che ¢ nato il conteur: « Admis, toléré par le
systeme esclavagiste et colonial, notre conteur est le délégué a la voix
d'un peuple enchainé, vivant dans la peur et les postures de la vie »
(Chamoiseau-Confiant 1991: 76). Il conteur, o Maitre de la parole, era
colui che trasmetteva la Parole de la nuit. Durante il periodo della co-
lonizzazione, infatti, il giorno era riservato al lavoro, alla cultura e alla
lingua ufficiali. La notte al contrario, era il luogo’ della parola creola,
era l'universo dello svago, del piacere sensuale e della insubordinazio-
ne alle restrizioni imposte durante il giorno”’. Al crepuscolo, alla fine
della giornata di lavoro, gli schiavi - definiti migrants nus® perché al
momento del loro arrivo non possedevano altro bagaglio se non il ri-
cordo di cio che erano stati, conservato nella memoria -, che erano di
etnie diverse, si riunivano attorno al conteur. Si trattava di colui che
parlava al loro posto per colmare il grande silenzio e in qualche modo
per ri-umanizzarli (Ludwig 1994 : 18). Larte del conteur si estrinsecava
proprio nella potenza espressiva della parola, in un continuo gioco di
inter-relazioni tra il Maitre de la parole e il suo pubblico chiamato
continuamente a interagire nella costruzione del racconto. La co-
stante presenza di formule ritualizzate che scandivano linizio del
racconto accrescevano, nell'auditorio, il senso di appartenenza al
gruppo e conferivano un‘architettura cadenzata al ritmo del racconto
per favorirne la memorizzazione (Boulay 1977: 38). Il Maitre de la pa-
role puo essere definito, allora, come il primo 'scrittore’ creolo, 'unico
a poter esprimersi in nome di tutti coloro che non potevano farlo:
« Et si je ne sais que parler, cest pour vous que je parlerai [...] Ma
bouche sera la bouche des malheurs qui n'ont point de bouche, ma
voix, la liberté de ceux qui s'affaisent au cachot du désespoir »
(Césaire 1983: 66). 11 conte créole trae la ricchezza del suo repertorio
dalla molteplicita culturale che caratterizza la societa in seno alla
quale € nato creolizzandosi, dunque, esso stesso. Costruito intorno
ad una struttura complessa, il racconto non ha la sola funzione di di-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

strarre e di divertire 'auditorio, ma si fa parola della resistenza all'op-
pressione schiavista. Per questa ragione, i racconti utilizzano una lin-
gua ambigua; i messaggi, che non devono giungere all'orecchio del
padrone, sono dissimulati dietro onomatopee: dialoghi incessanti ca-
denzati da ritmi rapidi e lunghe digressioni umoristiche. I personaggi
che prendono vita dal racconto —quasi tutti, come piu sopra accenna-
to, animali antropomorfizzati e caratterizzati, cosi come avviene
anche nelle favole di antica tradizione occidentale - sono adattati al
nuovo ambiente perché il messaggio possa assumere un valore rico-
nosciuto da tutto I'auditorio (Relouzat 1989: 158) 9. Attraverso il com-
portamento dei personaggi veniva trasmesso un messaggio morale
che - anche mostrando le punizioni inflitte ai trasgressori delle rego-
le - assumeva una funzione educativa nellintento di garantire un
equilibrio allinterno della societa. Questo processo di trasmissione
orale della cultura ¢ stato minacciato dal processo di alfabetizzazione
via via piu globale, fino ad assumere un ruolo che oggi sopravvive solo
in contesti molto privati della vita della societa, come avviene, ad
esempio, in occasione delle veglie funebri nel corso delle quali il con-
teur interviene ancora per captare l'attenzione delle persone venute a
sostenere la famiglia del defunto, simbolizzando per tal via la conti-
nuazione della vita. Egli propone, a questo scopo, storie divertenti,
indovinelli e barzellette. A causa della precipua e composita aggrega-
zione etnico-culturale che contraddistingue la societa creola - una
societa cioé in cui il processo di armonizzazione e di stratificazione
multiculturale risulta ancora recente e per questo ‘incompiuto’ -,
resta dunque fuor di dubbio che, alla ‘problematica’ di fondo collettiva
dell'uvomo caraibico (che puo essere sintetizzata nelle domande chi
siamo?; da dove veniamo?; dove andiamo e per far cosa?) solo la pa-
role de la nuit e capace di fornire ancora le basi di una risposta altri-
menti mai del tutto soddisfatta; essa diviene il corollario di
un'intimita naturale, informa e forma con l'autorevolezza di una cer-
tezza identitaria, favorendo la fissazione di una memoria collettiva:
« Le conte antillais repere notre manque historique : c’est le lieu de la
parole rentrée. [..]JLe conte antillais délimite un paysage non-
possédé : c'est I'anti-Histoire. [...] Le Conte nous a donné le Nous, en
exprimant de manieére implicite que nous avons a le conquérir. »
(Glissant 1997: 263, 264).

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

3. Dall’oralita alla scrittura

5 A seguito dell'abolizione della schiavitu, sancita con il decreto del 27
aprile 1848, nelle colonie francesi viene concessa ai figli degli ex-
schiavi la possibilita di accedere alliistruzione. Questo passo
comportera inevitabilmente anche la voglia di affrancarsi da tutto il
pesante fardello costituito dalla dolorosa etichetta di ‘schiavi’: I'indivi-
duo cerchera allora di prendere un deciso distacco anche dalla prose-
cuzione di quel progetto di definizione di un’identita che, non essen-
do ancora approdato ad un punto di sintesi, rimaneva in bilico. La
scrittura dunque prendera gradualmente il posto della oralita inter-
rompendo, in un primo momento e in modo brutale, la parola del
conteur. La popolazione creola delle Antille francesi, pero, non
tardera a prendere consapevolezza della necessita di non appiattirsi
sul modello occidentale proposto dai francesi e di cambiare rotta.
All'inizio, le tracce letterarie di questa regione possono essere seguite
quasi esclusivamente per mezzo della voce coloniale (cronisti, funzio-
nari del governo conquistatore, coloni) che ha presunto di offrire una
Storia ufficiale soffocando le pur rare voci dei primi scrittori creoli.
Nella seconda meta del XIX secolo il ‘discorso letterario’ prosegue ad
opera di missionari, viaggiatori, funzionari del’amministrazione colo-
niale. Solo a partire dai primi decenni del XX secolo, si assiste all’af-
fermazione di una letteratura pit genuinamente autoctona. Se fino
alla data di abolizione della schiavitt, allora, la produzione letteraria
era decisamente sbilanciata in favore di opere che possono essere
definite come ‘metropolitane, a partire da quel momento, e via via
fino ai giorni nostri, la proporzione tra opere metropolitane e opere
creole si ¢ decisamente invertita. Questa letteratura contemporanea
che si afferma come autenticamente antillese ha tuttavia penato per
trovare una propria vena autentica, animando il dibattito intellettuale
fino agli albori degli anni Novanta del XX secolo !9, Cio che gli scritto-
ri oggi utilizzano ¢ la totalita degli immaginari e delle culture di cui
dispongono, veicolandola in una lingua costruita sullinsieme delle
lingue possedute, e su questo immenso patrimonio costruiscono il
proprio linguaggio (Glissant 1995: 82-83). Benché questi scrittori
siano portatori di istanze diverse, elemento comune della loro produ-
zione letteraria e l'utilizzazione di un linguaggio che trae le proprie
risorse tanto dalla cultura occidentalizzata quanto dalla cultura creo-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

la, per mezzo di un costante recupero dell'oralita. Per un fenomeno di
osmosi, di interrelazione, di costante baratto, si ¢ generato un siste-
ma di valori assolutamente originale nel quale, attraverso la lingua e il
modello culturale francese, il mondo occidentale si e trasferito
nell*altrove’ coloniale per dare vita a nuovi usi e sensi e, in buona so-
stanza, ad un ‘contro-discorso’ post-coloniale, in cui cio che era og-
getto di osservazione della colonizzazione assurge a soggetto di sé e
racconta la propria storia. Al fine di salvaguardare la memoria di que-
sta tradizione sono nate in epoca recente, con lo scopo di preservare
e promuovere il prezioso patrimonio culturale, alcune associazioni
culturali. Fra le altre iniziative e da ricordare I'*Académie Créole Antil-
laise” fondata il 27 luglio 1957 da Gilbert de Chambertrand, Bettino
Lara e Rémy Nainsouta. UAccademia - espressione di una borghesia
che rifiuta ogni forma di cultura occidentale, mutata presto in una
forma di coscienza collettiva che accettava la propria ormai inelutta-
bile multiculturalita dell’essere creolo - nasce con lo scopo di preser-
vare la cultura locale raccogliendo e catalogando proverbi, leggende e
racconti della tradizione orale e di pubblicare nuove raccolte poeti-
che. Per altri versi, i suoi aderenti si impegnano nel tentativo di ela-
borare uno statuto ortografico e sintattico della lingua creola. A par-
tire dal 1970, con la nascita della “Révolution créolisante” che defini-
sce il creolo come una lingua e di cui Hector Poullet e Tony Repaire
furono tra i massimi fautori, gli scrittori cominciano ad allontanarsi
dal modello francese dando vita ad una produzione letteraria del
tutto originale che trova proprio nell'oralita le sue fonti di ispirazioni
privilegiate. Secondo Delphine Perret, proprio le questioni relative
alla creolita e alle scelte linguistiche sono state, per gli scrittori di
questa regione, uno stimolo di riflessione che ha contribuito alla co-
stituzione di un nuovo spazio per la creazione letteraria (Perret 2001:
9). Alla fine degli anni Ottanta prende forma un nuovo modo di
espressione identitaria che trova il proprio statuto nel movimento
della Créolité. Si tratta di un movimento ideologico e letterario il cui
fondamento concettuale riposa sul manifesto Eloge de la Créolité, ver-
gato nel 1989 da Jean Bernabé, Patrick Chamoiseau e Raphaél Con-
fiant. Nell'ottica dei tre intellettuali, la creolita € la confluenza di di-
verse culture, di diverse lingue e di diverse religioni che danno origi-
ne ad un mosaico composto da una moltitudine di tessere disposte in
modo complesso. Limmaginario creolo, a loro dire, riposa proprio su
questa sistemazione caotica. La creolita, rifiutando i concetti di

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

unicita, di purezza e di trasparenza, pone l'accento sulla diversita e
sul multilinguismo. La creolizzazione, in quest'ottica, e allora un pro-
cesso di sedimentazione di tutte le civilta che, pit 0 meno volontaria-
mente, si sono trovate ad approdare in uno stesso luogo. I tre intel-
lettuali mettono in evidenza come per affermare la propria cultura
creola sia necessario rivalutare la cultura e la lingua indigene. In un
costante gioco di introspezione, gli scrittori vogliono adesso spiega-
re, e soprattutto chiarire, la loro storia. E proprio nel riconoscimento
di una storia comune e convergente, di problemi e interrogativi iden-
tici, di una trasversalita che accomuna una struttura poliedrica e
complessa, che essi uniscono le loro voci in un coro per denunciare
necessita comuni: la lotta di classe, la costruzione di una nazione, la
quéte di un’'identita collettiva. Tale complessita ¢ rappresentata da cio
che Bernabé, Chamoiseau e Confiant chiamano « le rougeoiement de
ce magma. » (Bernabé-Chamoiseau-Confiant 1989: 27). Essi sostengo-
no che i popoli caraibici dovrebbero sviluppare una visione diversa di
loro stessi che rifiuti I'auto-denigrazione causata dall'egemonia della
cultura francese (Bernabé-Chamoiseau-Confiant 1989: 26-27).
Affinche cio accada, e necessario sfruttare il potere creativo dell’arte,
privilegiando l'oralita che permette di accedere ad una storia scono-
sciuta perché ignorata dalle convenzionali opere storiografiche. Ma la
pratica della creolita non € certo semplice neppure per un creolo.
Molto inchiostro e stato versato per cercare di definire un metodo da
seguire per raggiungere un'espressione rispettosa della vera essenza
creola. Il recupero dell'oralita nella letteratura delle Antille ha quindi
una doppia funzione: ¢ innanzi tutto il piacere estetico di ritrovare il
ritmo della narrazione e un linguaggio nuovo, sintetico che si ispiri a
tutti i registri del francese e del creolo senza sottomettersi alle regole
del bon usage tradizionale; ma e anche l'esperienza della ricchezza
antropologica della societa creola che, forte del suo essere mosaico,
rifiuta la dominazione contrapponendole un ‘insieme-plurale’ non co-
stituito da un'unica etnia, da una sola lingua e da una sola visione del
mondo: « Le lieu en ce qui nous concerne n'est pas seulement la terre
ou notre peuple fut déporté, c'est aussi I'histoire qu'il a partageée (la
vivant comme non histoire) avec d’'autres communauteés, dont la con-
vergence apparait aujourd’hui. » (Glissant 1997: 249).

6 La produzione letteraria vera e propria di questa regione, e cioe quel-

la che si e sviluppata nella seconda meta del Novecento, resta il luogo

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

di contatto e di confronto tra il mondo europeo della scrittura,
dell'alfabetizzazione e delle tradizioni letterarie da un lato, e il mondo
dell'oralita, della lingua creola, dei conteurs e delle feste e dei riti po-
polari dall’altro. La forza motrice della letteratura contemporanea ¢
alimentata proprio dall’analisi di questo aspetto particolare della si-
tuazione culturale che trova nella memoria - difesa a fatica, perché
privata di ogni forma di patrimonio archivistico e dunque continua-
mente minacciata - il proprio fondamento e il proprio “pivot”. Se il
processo di generale alfabetizzazione e l'accesso ai mezzi di comuni-
cazione a stampa sono fenomeni relativamente giovani, l'oralita, al
contrario della scrittura, segue un processo di memoria culturale del
tutto diverso. La trasmissione orale, infatti, non tiene conto degli av-
venimenti relativi alla vita sociale: gli avvenimenti del passato da cui
una societa non possa trarre conclusioni istruttive nel presente, sono
rapidamente dimenticati e non hanno ragione di entrare nel reperto-
rio delle tematiche affrontate dai conteurs. In questo senso la memo-
ria culturale orale ha un legame molto stretto con gli uomini che essa
unisce in una societa, in seno alla quale l'individuo - nel senso mo-
derno del termine - non esiste. La scrittura, al contrario, permette di
estendere la memoria di un popolo all'infinito; ma il rapporto tra la
memoria e la societa si perde, perché nessun individuo puo avere ac-
cesso alla totalita della memoria scritta da un popolo. Contrariamen-
te alla tradizione orale, inoltre, la scrittura non € fondata sul modello
della comprensione e dell'identificazione diretta, ma su quello
dellanalisi. E proprio in questatto di analisi culturale che nasce il fe-
nomeno dell'individualita che porta all'identificazione dell'uomo co-
sciente di cio che lo rende simile o diverso dai suoi simili. Alcuni
scrittori hanno voluto fortemente, quindi, assumersi il compito di
fare da trait-d’'union proprio tra l'oralita e la scrittura per rendere al
lettore un quadro reale dell'esistenza. Decidendo di assumere il ruolo
degli antichi conteurs, questi scrittori ricercano, attraverso l'esercizio
della memoria, la propria intima essenza, per riscoprirsi davvero
‘creoli’. Gli odierni conteurs, allora, trasferiscono nei loro scritti, in-
trecciandola con gli statuti della nuova realta-mosaico, tutta la valen-
za e la forza espressiva dell'oralita: 'oralita € una ricchezza insostitui-
bile, I'elemento fondamentale della cultura, la memoria della memoria
che diventa la tela di fondo dei loro scritti.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

4. 11 conte si rinnova

7 Mi limitero a trarre, da un ricco e variegato panorama, l'esempio di un
solo scrittore: Patrick Chamoiseau. In Ecrire en pays dominé (Chamoi-
seau 1997) l'autore martinicano indica allo scrittore creolo la traietto-
ria da percorrere; una traiettoria lungo la quale egli individua alcune
tappe fondamentali e successive: lo scrittore creolo deve innanzi
tutto mettersi all’ascolto dei conteurs; deve poi recuperare la lingua
creola non solo per conservarne il lessico ma soprattutto per assor-
birne il ritmo; dovra quindi inquadrare tutto nel contesto storico
delle negazioni in cui € nata l'oralita creola (Chamoiseau 1997: 248-
280). Si tratta di un contesto di negazioni assolute, ma anche di una
multietnicita, di uno spazio culturale caotico nel quale si sono trovati
a confrontarsi valori venuti dall'Europa, dall’Africa, dall'India, dall'Asia,
dallAmerica, creando fragili equilibri che sono stati e continuano ad
essere provvisori e instabili. Lo scrittore dovra allora cercare di inte-
riorizzare tutto questo patrimonio e - come il conteur originale -
dovra trasformarlo nel suo essere un solo uomo, unico mosaico for-
mato da molte tessere. E a questo punto che interviene il mistero
della creazione, perché non si trattera di scrivere la parola, bensi di
elaborare una creazione artistica capace di mobilitare la totalita degli
immaginari, delle lingue, delle culture a disposizione. Si tratta di tro-
vare il luogo di convergenza tra il genio della parola e il genio della
scrittura. Lo scrittore deve dunque raggiungere una totalita aperta
dell'espressione, che si alimenta della forma orale cosi come della
forma scritta, ma che non dovra essere la semplice addizione dei due
elementi. Egli dovra, in breve, farsi Poeta. Chamoiseau racconta, at-
traverso l'immaginario della memoria, di una esperienza che lo so-
stanzia, nel modo in cui parla, pensa, scrive. La creolita di cui narra e
una lezione all'antropologia che crede ancora che esistano societa
‘fredde’ e ‘calde) societa non penetrate da contatti e societa comples-
se. E una lezione ai cantori del vittimismo e della vittoria bieca del-
'Occidente su tutto il mondo. Cosi il suo farsi conteur fornisce la ri-
sposta degli ex-schiavi, deportati e indigeni, colonizzati o ex coloniz-
zati, che fa si che non sia cosi facile credere in ‘culture egemoni’ e
‘culture subalterne. In Chronique des sept miseres (Chamoiseau,
1988a), primo dei suoi romanzi, Patrick Chamoiseau indica chiara-
mente come il conte puo avere un effetto determinante persino sul

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

capovolgimento del destino di chi ascolta. Il destino di Kouli, danza-
tore di laghia, ad esempio, ¢ determinato da un racconto tradizionale
sul colibri: « Cest ce soir-1a, dit Man Goul, qu'un vieux neégre, ancien
marron, lui modifia son destin » (Chamoiseau, 1988a: 105). Kouli e
presentato come l'unico tra gli ascoltatori a cogliere il senso delle pa-
role del conteur e 'unico, quindi, su cui le parole potessero fare effet-
to. La potenza della parole ¢ rappresentata a piu riprese all'interno
del testo, soprattutto nella seconda parte del romanzo intitolata Ex-
piration, allinterno della quale il racconto e spesso il motore
dell'agire dei personaggi (Chancé 2003: 887). Si tratta di narrazioni
che provengono dal passato - dalla storia non ufficiale ma reale - e
che possono anche assumere la funzione di stimolo alla presa di co-
scienza di una verita rimossa. E cosi che il discorso di Afoukal, il cui
fantasma ¢ incontrato in sogno dal protagonista Pipi, condurra
quest’ultimo alla presa di coscienza di un passato: quello del periodo
della schiavitu e dello sfruttamento nelle piantagioni (« Cest par la
que Pipi remonta sa propre mémoire fendue d’oubli comme une cale-
basse et enterrée au plus loin de lui-méme » (Chamoiseau, 1988a: 151).
La memoria del tempo passato, di una Storia rimossa, riaffiora in Pipi
con la valenza di un’autentica presa di coscienza, per mezzo del rac-
conto di un individuo che, come quella storia, non ¢ piu. Il conte, allo-
ra, si palesa con tutta la sua forza di ‘parola utile’ al fine di prendere
consapevolezza di una nuova versione della storia che, al contrario di
quella trasmessa dalla voce della colonizzazione, si invera non piu
staticamente univoca ma molteplice, essendo affidata alla dimensione
individuale del narratore e per questo mutevole. A conferma della
volonta precisa da parte dellautore di trasferire al lettore questa di-
mensione del racconto, si fanno eco le parole affidate al narratore in
apertura e in chiusura del testo:

En vous confiant qui nous étions, aucune vanité nimprégnera nos
voix: I'histoire des anonymes n‘ayant qu'une douceur, celle de la pa-
role, nous y gotiterons a peine. (Chamoiseau, 1988 a: 15)

(]

Vous en donner cette version nous a fait un peu de bien, si vous
venez demain vous en aurez une autre, plus optimiste, peut-étre,
quelle importance? (Chamoiseau 1988a: 240).

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

8 La parole € ancora il “pivot” intorno al quale ruota la poetica del se-
condo romanzo di Chamoiseau: Solibo Magnifique (1988b). Il romanzo
ripercorre le vicende della strana morte di uno degli ultimi Maitre de
la parole della Martinica. Solibo, come spiega il personaggio Congo,
muore infatti, in una sera di carnevale, strozzato da un rigurgito di
parole. Congo ¢ un anziano che conosce cose ormai dimenticate, ma
la sua ricostruzione dei fatti non convince affatto la polizia. In realta
Solibo sembra essere morto per l'impossibilita di sopravvivere alla
fine di un mondo in cui la parola, legata allo sfruttamento della canna
da zucchero, prendeva vita intorno alle abitazioni o alle piantagioni. Il
narratore pero non si limita a raccontare la fabula del romanzo ma
pretende di offrire anche la ‘parola’. Proprio per questa caratteristica
il testo puo essere considerato come l'atto di battesimo di una nuova
letteratura che trae ispirazione nella parola del conteur, sottolineando
il passaggio di testimone in continuum tra il conteur e lo scrittore:

Je pars [dice Solibo], mais toi tu restes. Je parlais, mais toi tu écris en
annoncant que je viens de la parole. Tu me donnes la main par-
dessus la distance. C'est bien, mais tu touches la distance » (Chamoi-
seau 1988b : 51).

9 Come nella migliore tradizione del conte créole, la parola si invera nel
corso della notte. Alla piantagione si € sostituita la citta, ma la scena
si svolge in un giardino pubblico e, come nel rito tradizionale, sotto
un albero. Ad ascoltare la storia sono riuniti i diversi personaggi che,
come gli schiavi di un tempo, si assemblano in cerchio sotto un albe-
ro intorno al conteur. Il narratore si propone dunque come marqueur
de paroles (Glissant 1988: 3-6) con il compito di fissare quella tradizio-
ne orale che va ormai scomparendo (Perret 1994: 829). Inutile sottoli-
neare, pero, che lo scrittore non puo, per quanti sforzi di fedelta cer-
chi di compiere, riproporre nel testo la piena valenza espressiva del
conteur. Nel testo letterario la parola scritta prende coscienza della
sua distanza dall'oralita, come ¢ facile evincere dalla sua stessa bipar-
tizione. NellAvant-propos, intitolato Avant la parole. Lécrit du ma-
lheur, € presentato il processo verbale del ‘caso’ Solibo, che si palesa
doppiamente simbolico nella sua essenza di lingua francese e di di-
scorso del potere costituito (polizia); in quello che viene presentato
dall'autore come post-scriptum, e intitolato Apres la parole. Lécrit du
souvenir, viene offerto il presunto ‘resoconto’ dell'ultimo ‘racconto’

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

tenuto da Solibo poco prima di morire. Si tratta di una versione « re-
duite, organisée, écrite, sorte d'ersatz de ce qu'avait dit le Maitre
cette nuit-la » (Chamoiseau 1988b: 226), avverte l'autore, proprio per
sottolineare l'impossibilita di marquerla parole (Moudileno 1997: 83-
111). Nella struttura del testo, tuttavia - e con lintenzione dichiarata
del rispetto delle regole enunciative dell'oralita -, si intrecciano e si
intessono continue interlocuzioni tra il narratore e il suo presunto
auditorio/lettore(/i), cosi come vuole la tradizione del conte créole
(Seifert 2002: passim). Le due parti in cui e bipartito il testo, nella
continua opposizione della lingua francese e della lingua creola, sot-
tolineano il conflitto fra le due culture attestato dalla morte
dell'oralita (del conteur) che cede il testimone alla cultura della scrit-
tura e della lingua francese in cui é redatto il verbale di Evariste Pilon,
lispettore che conduce l'indagine sulla morte di Solibo, che apre il
volume. In questo testo, ancora piu che nel precedente, la riflessione
sulla funzione della parola affiora palese. La parola e, allora, « le
soufflé, le souffle est la force, la force est Iidée du corps sur la vie »
(Chamoiseau 1988b: 219). La parola € dunque essa stessa vita e lo stru-
mento a servizio della collettivita per raggiungere la sua piu intima
essenza (Tarica 2010: 52). E con questo testo che, nella letteratura an-
tillese, si sigla il passaggio di testimone tra la parola del conteur e la
sua prosecuzione nel testo dello scritto del marqueur:

Non, pas €écrivain : marqueur de paroles, ¢a change tout, inspectere,
I'écrivain est d'un autre monde, il rumine, élabore ou prospecte, le
marqueur refuse une agonie : celle de l'oraliture, il recueille et tran-
smet. (Chamoiseau 1988b: 169-170).

10 Si tratta, tuttavia, di una parola che lo scrittore puo solo tentare di
fissare: Solibo muore perché non riesce a sopravvivere alla modernita
che tutto appiattisce e allora « il était clair désormais que sa parole,
sa vraie parole, toute sa parole, était perdue, pour tous - et a jamais »
(Chamoiseau 1988b: 226).

11 La parola ¢ ‘verbo’ anche nel terzo romanzo di Chamoiseau, Texaco
(1992). I titoli delle tre parti che compongono il testo tradiscono,
senza tema di smentita, questa valenza: Annonciation, Le Sermon de
Marie-Sophie Laborieuz, Résurrection (Ménager 1994: passim). Il riferi-
mento biblico, benché sia svuotato nel testo di ogni valore sacrale, ri-
manda comunque esplicitamente alla funzione della parola (del

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all“écrivain’

12

13

‘verbo’). La fabula su cui e costruito lintreccio prende le mosse
dallarrivo di un urbanista che ‘annuncia’ la volonta dell'amministra-
zione di radere al suolo il quartiere Texaco e di ricostruirlo su model-
lo dei colonizzatori. Il malcapitato trovera ad affrontarlo Marie-
Sophie!l, la fondatrice del quartiere, che gli opporra il suo ‘sermone’.
La donna usera la memoria come arma per irretire l'urbanista (nuovo
‘nunzio’) che arriva nel quartiere per raderlo al suolo. Davanti a un
bicchiere di rhum invecchiato Marie-Sophie stordisce il malcapitato
nelle maglie del suo racconto nel tentativo di convincerlo ad abban-
donare la missione. Rivivono cosi nel testo centocinquant’anni di sto-
ria della Martinica: il lettore ¢ condotto per mano dal mondo chiuso
delle piantagioni schiaviste di canna da zucchero a quell'universo che
per i creoli € I'En-ville, la citta (Chivallon 1996: 92). Davanti al giovane
‘inviato, Marie-Sophie scorge nella parola l'unica arma per impedire
la distruzione del quartiere:

Alors, jinspirais profond : javais soudain compris que c'était moi, au-
tour de cette table et d'un pauvre rhum vieux, avec pour seule arme
la persuasion de ma parole, qui devrais mener seule - a mon age - la
décisive bataille pour la survie de Texaco (Chamoiseau 1992: 41).

La vittoria di Marie-Sophie dimostra tutta la potenza della parola: una
parola che vince perché e costruita sulla Storia, che presenta percheé
‘autorappresenta’ chi la possiede. Ed e allora, nelle parole conclusive
del romanzo, che e racchiuso il vero messaggio di Chamoiseau:

Je voulais qu'il soit chanté quelque part, dans I'écoute des
générations a venir, que nous nous étions battus avec I'En-ville, non
pour le conqueérir (lui qui en fait nous gobait), mais pour nous
conqueérir nous-mémes dans l'inédit créole qu’il nous fallait nommer
- en nous-mémes pour nous-mémes - jusqu'a notre pleine autorité.
(Chamoiseau 1992: 497-8).

Le conclusioni insistono dunque su due componenti essenziali:
sullaffermazione della nozione di Créolité e, d’altro canto, sul Nous
soggetto collettivo che spettava alla letteratura fondare (Glissant
1969: 49-50). Attraverso le ricostruzioni della memoria, scopriamo qui
che la creolita ‘malmescola’ le popolazioni, finendo persino per inglo-
bare ed inghiottire le popolazioni che all'origine erano dominanti. Il
ricorso alla parola mira alla ricostituzione del proprio lo e alla sua de-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all“écrivain’

finizione, nell'inconscio timore di scoprirsi essenza di pericolose me-
scolanze per cui si viene rifiutati da entrambe le zone che hanno dato
luogo al miscuglio. La creolita sembra dunque essere il contradditto-
rio risultato di incontri coraggiosi, ma pericolosi, di curiosita che
possono condurre a conflitti, ad esclusioni. Il sincretismo consente di
mantenere un’identita che 1'Altro vorrebbe estinguere: un'identita di
frontiera, un borderline che sconfina, di qua e di la del limite - non
tuttavia fino a diventare una patria, ma piuttosto una ‘contro-patria,
una ‘patria-frontiera’ Si tratta di un’identita in bilico, squilibrata, che
dichiara nel suo colore, nella sua lingua, nella sua parola, un mescola-
mento che € ancora in corso, un meticciato ‘imperfetto. Appunto per
questo, la parola rappresenta il deterrente contro ogni pretesa di pu-
rezza proponendosi come apertura al mondo e, insieme, come recu-
pero e rivalutazione dei piu intimi valori di chi su queste terre € nato
e vissuto.

14 La parola ¢, dunque, in un certo qual modo, il ponte per il supera-
mento del malinteso di confine, un superamento del diritto all'ecce-
zione e al proprio spazio separato. Ma fin quando questa identita
rimarra un laboratorio di ibridazione, il ribollire di un misto non con-
ciliato, essa continuera a dimostrare che non esistono identita fisse,
che l'identita non ¢ un limite, ma una risorsa di vita, e che essa puo
essere innestata, trasformata, trasfigurata per resistere agli scon-
quassi del mondo, alle diaspore, alle emigrazioni, ai reinsediamenti,
alla perdita di un passato e di una terra. In Texaco la narrazione ¢ vei-
colata da un narratore, personaggio fittizio, che porta lo stesso nome
dell'autore. II testo che viene affidato al lettore sarebbe stato affidato
a Chamoiseau dalla stessa Marie-Sophie, a cui il narratore cede spes-
so la parola. Ecco come l'autore/narratore presenta la genesi del
testo:

Je découvris Texaco en cherchant le vieux-negre de la Doum. On
m'avait parleé de lui comme d'un ultime Mento. Je voulais le rencon-
trer pour recueillir ses confidences (sans trop d'espoir : le Mentd ne
parle pas, et, s'il parle, c'est dans trop de devenir pour étre intelligi-
ble) mais surtout afin qu'il m’aide (méme en silences) a me sortir d'un
drame : la mort du conteur Solibo Magnifique; je tentais de reconsti-
tuer les paroles de la nuit de sa mort, et butais sur l'infranchissable
barriere qui sépare la parole dite de 1'écriture a faire, qui distingue
I'écriture faite de la parole perdue. Mes pauvres brouillons ne donna-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

15

16

17

18

ient rien qui vaille. Refusant cette pauvreté, je me disais qu'un Mento
confronté a cette exigence aurait sans doute pu m'indiquer I'essentiel
du travail que devait effectuer un Marqueur de paroles précipité
dans une exigence telle (Chamoiseau 1992: 491-2).

Lo scrittore nasce dunque dall'esigenza di trascrivere e fissare parola
del conteur che muore 2. Ed & per questo che egli si reca a Texaco in
cerca di qualcuno che possa aiutarlo a realizzare il progetto, trovando
in Marie-Sophie una condivisione di interessi:

Jobtins la totalité de sa confiance quand je lui racontais la mort de
Solibo, et I'associai a mon travail de reconstruction de la parole du
Maitre. Cela me rapprocha d’elle qui, toute sa vie, avait poursuivi la
parole de son pere, et les mots rares de Papa Totone, et les bribes de
nos histoires que le vent emportait comme ¢a, au fil des terres. C'est
pourquoi elle me confia ses innombrables cahiers, couverts dune
écriture extraordinaire, fine, vivante de ses gestes, de ses rages, ses
tremblades, ses taches, ses larmes, de toute une vie accordée en
plein vol (Chamoiseau 1992: 494).

I due personaggi decideranno allora di collaborare al progetto di
marquage, ma della storia, stavolta, di Texaco: la scrittura diventa al-
lora eternatrice della parola, I'epitaffio della vita.

Nei testi di Chamoiseau oralita e scrittura intessono dunque un fitto
dialogo. Si tratta di un dialogo che in verita lo scrittore intrattiene
con se stesso per scoprire le proprie radici. La domanda, allora, non €
« chercher qui a tué Solibo [...] La vraie question est : Qui est Soli-
bo ?... » (Chamoiseau 1988b: 185). Si tratta, in definitiva, di

Plonger donc le regard dans le chaos de cette humanité nouvelle que
nous sommes. Comprendre ce qu'est 'Antillanité [...] Décomposer ce
que nous sommes tout en purifiant ce que nous sommes par l'exposé
en plein soleil de la conscience des mécanismes caché de notre
aliénation. Plonger dans notre singularité, l'investir de maniere pro-
jective, rejoindre a fond ce que nous sommes... (Bernabé-
Chaimoiseau-Confiant 1989: 22).

In questiottica, allora, la scrittura non sara la tomba del conte ma una
sua nuova forma di vita. L'obiettivo non ¢ piu quello di fissare parola
orale in forma scritta — un obiettivo, questo, che non avrebbe mai po-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

tuto trovare alcuna valenza nella societa moderna -, ma quello di
coinvolgere, per un processo di contaminazione reciproca, l'oralita
nella scrittura. Si tratta insomma, per il nuovo conteur, di lavorare sul
significante, di integrare i due poli, di stabilire un continuum fra di
essi, nell'intento di modificare I'immaginario della lingua. Cosi, rivita-
lizzando il conte, fonte ancestrale delle culture plurali in cui la societa
antillana ha saputo riconoscersi come un unicum, questa nuova
forma narrativa € riuscita a trovare una risposta ai bisogni di una
modernita in crisi, ad un’Europa colonizzatrice che continua ad esita-
re tra la tolleranza multietnica e la nostalgia nazionalista, e questo
proprio nel momento in cui le grandi ideologie si rivelano incapaci di
fornire un modello per l'avvenire.

1.Testi critici di ri-
ferimento

Bernabé, Jean - Chamoiseau, Patrick -
Confiant, Raphaél (1989). Eloge de la
creolité, Paris : Gallimard.

Boulay, Lily (1977). Magie du conte : ses
rythmes, sa dynamique, Paris : Armand
Colin.

Césaire, Aimé (1983 [1939]). Le cahier
d’'un retour au pays natal, Paris : Pré-
sence africaine.

Patrick -
Raphaél (1991). Lettres créoles. Tracées

Chamoiseau, Confiant,
antillaises et continentales de la littéra-
ture. Haiti, Guadeloupe, Martinique,
Guyane: 1635-1975, Paris : Hatier.

Chancé, Dominique (2005). Histoire des
littératures antillaises, Paris : Ellipses.

Condé, Maryse (2000). La civilization
du Bossale, Paris : 'Harmattan.

Confiant, Raphaél (1995). Les maitres de
la parole créole, Paris : Gallimard.

Degras, Priska - Magnier, Bernard
(1984). «Edouard Glissant, préfacier
d’'une littérature future. Entretien avec
Edouard Glissants, in: Notre Librairie :
74, 14-20.

Gyssels, Kathleen (2009), « Entre fran-
cophilie et créolophilie » in Marc Chey-
mol éd., Littératures au Sud, s.l., Ar-
chives Contemporaines Editions, 183-
192.

Glissant, Edouard (1995). Introduction a
une poétique du divers, Montréal
Presses de I'Université de Montréal.

Glissant, FEdouard (1969). Lintention
poétique, Paris : Gallimard.

Glissant, Edouard (1997). Le discours
antillais, Paris : Gallimard.

Hazael-Massieux, Marie-Christine
(1993). Ecrire en créole. Oralité et écri-

ture aux Antilles, Paris : L'Harmattan.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

Jardel, Jean-Pierre (1977).
créole, Travaux du Centre de re-
cherches caraibes, Montréal : Centre de
recherches caraibes.

Le conte

Ludwig, Ralph, éd. (1994). Ecrire la «pa-
role del nuit». La mouvelle littérature
antillaise, textes rassemblés et intro-
duits par Ralph Ludwig, Paris : Galli-
mard.

Mauss, Marcel (1947). Manuel d’ethno-
graphie, Paris : Payot.

Moudileno, Lydie (1997). Lécrivain an-
tillais au miroir de sa littérature : Mise

en scene et mise en abyme du roman an-
tillais, Paris : Editions Karthala.

Perret, Delphine (2001). La créolité. Es-
pace de création, Paris : Ibis rouge.

Relouzat, Raymond (1989). Le référent
ethnoculturel dans le conte créole, Paris :
L'Harmattan.

Relouzat, Raymond (1998). Tradition
orale et imaginaire créole, Paris : Ibis
rouge.

Tsoungui, Frangoise (1986). Clés pour le

conte africain et créole, Paris

CILF/EDICEF.

Turcotte, Virginie (2010). Lire laltérité
culturelle dans les textes antillais, Mont-
réal : Figura -Uqgam.

2. Testi letterari

Chamoiseau, Patrick (1988 [1986], a).
Chronique des sept miseres, Paris : Galli-
mard.

Chamoiseau, Patrick (1988, b). Solibo
Magnifique, Paris : Gallimard.

Chamoiseau, Patrick (1992).
Paris : Gallimard.

Texaco,

Chamoiseau, Patrick (1997). Ecrire en
pays dominé, Paris : Gallimard.

3. Sull'opera di Pa-
trick Chamoiseau

Auzas, Noémie (2009). Chamoiseau ou
les voix de Babel, Paris : Imago.

Chance, Dominique (2003). « De Chro-
nique des sept miséres a Biblique des
derniers gestes,

Patrick ~ Chamoiseau  est-il  ba-
roque? », in : Modern Language Notes

; 118 /4 (September), 867-894.

Chivallon, Christine (1996). « Texaco ou
I'¢loge de la “spatialité” », in : Notre Li-
brairie ; 127 (juillet-septembre), 88-107.

Glissant, Edouard (1988). «Un Marqueur
de paroles», préface, in : Chamoiseau,
Patrick, Chronique des sept miseres,
Paris : Gallimard, 3-6.

Lagarde, Francois (2001). « Chamoiseau:
LEcriture merveilleuse », in : Etudes

Frangaises; 37/2, 159-179.

Ménager, Serge Dominique (1994). « To-
pographie, texte et palimpseste: Texa-
co de Patrick Chamoiseau », in : The
French Review ; 68 /1 (October), 61-68.

Milne, Lorna (2006). Patrick Chaimoi-
seau : Espace d'une écriture antillaise,
Amsterdam-New York : Radopi.

Perret, Delphine (1994). « La Parole du
conteur créole. Solibo Magnifique de
Patrick Chamoiseau », in : The French
Review ; 67/5, 824-839.

Seifert, Lewis Carl (2002). « Orality,
History, and “Creoleness” in Patrick
Chamoiseau’s Creole Folktales ». Mar-
vels & Tales ; 16 /2, 214-230.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ allécrivain’

Tarica, Estelle (2010). « Patrick Chamoi- Francophone Studies ; 13/1 (June), 39-
seau's Creole Conteur and the Ethics of 56.

Survival ». International Journal of

1 « Dans les cases a Negres, en vertu d'une tolérance, un groupe d'esclaves
s'est assemblé I'en-bas d'un gros arbre. Ils attendent. Arrive un autre Negre
de cannes, d'age mir, d'allure discrete, aussi insignifiant, sinon plus, que
plus d'un. Sous sa paupiere, nulle insolence. Le jour, il vit dans la crainte, la
révolte avalée, le détour appliqué. Mais la nuit, une force obscure I'habite.
Une levée atavique brise la carapace sous laquelle il s'embusque. D'insigni-
fiant il s'érige mitan des cases a Negres, papa-langue de l'oralité d'une cul-
ture naissante, maitre-piece de la mécanique des contes, des titimes, des
proverbes, des chansons qu'il éleve en littérature, ou plus exactement en
oraliture. » (Chamoiseau-Confiant 1999: 72-73).

2 Secondo quanto affermato da Edouard Glissant il ruolo del mito fondato-
re e quello di « consacrer la présence d'une communauté sur un territoire,
en rattachant par filiation 1égitime cette présence, ce présent a une Genese,
a une création du monde. » (Glissant 1995: 48); « En effet, le peuple antillais
en quéte d’identité ne peut sappuyer sur le mythe d’'une lointaine prise de
possession de terres, comme par exemple le peuple d’Israél ou, comme cer-
tains peuples africains, sur celui d’ancétres royaux. La traite des esclaves,
qui a donné naissance a la société antillaise, a non seulement arraché des
Africains a leur terre natale, mais elle a détruit en méme temps leurs atta-
ches culturelles. » (Glissant 1981: 84).

3 « Ce qui se passe dans la Caraibe pendant trois siecles, cest littéralement
ceci : une rencontre d’é¢léments culturels venus d’horizons absolument di-
vers et qui réellement se créolisent, qui réellement s'imbriquent et se con-
fondent l'un dans lautre pour donner quelque chose dabsolument
imprévisible, d'absolument nouveau et qui est la réalité créole. » (Glissant,
1995: 15).

4 « L'Histoire est donc réellement fille du mythe fondateur. Sur le chemin
qui mene a elle le mythe fondateur sera accompagné, puis occulté, puis
remplacé d’abord par les mythes d’¢lucidation, d’explication ou de mise en
abime des processus sociaux et des conditions denvironnement d'une
communauté, ensuite par les contes et récits qui préfigurent I'Histoire et
enfin par les romans, poemes et textes de réflexion qui disent, chantent ou
meéditent celle-ci. [...] Pour ce qui est des sociétés ou ne fonctionne pas de

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

mythe fondateur, sinon par un emprunt — et je veux ainsi parler des
sociétés composites, des sociétés de créolisation —, la notion d’identité se
réalise autour des trames de la Relation qui comprend lautre comme
inférant. Ces cultures commencent directement par le conte qui, par para-
doxe, est déja une pratique du détour. Ce que le conte ainsi détourne, c'est
la propension a se rattacher a une Genese, cest l'inflexibilité de la filiation,
c'est 'ombre portée des légitimités fondatrices. Et quand l'oralité du conte
se continuera dans la fixation de I'écriture, comme chez les écrivains de la
Caraibe et de I'Amérique latine, elle maintiendra ce détour étoilé qui
déterminera une autre configuration de l'écrit, d'ou l'absolu ontologique
sera évacué. » (Glissant 1995: 62-63).

5 « Car la créolisation suppose que les éléments culturels mis en présence
doivent obligatoirement étre “équivalents en valeur” pour que -cette
créolisation seffectue réellement. C'est-a-dire que si dans des éléments
culturels mis en relation certains sont infériorisés par rapport a d’autres, la
créolisation ne se fait pas vraiment. » (Glissant 1995: 17).

6 « Réciter un mythe est un acte religieux qui ne s'accomplit que dans cer-
taines conditions» (Mauss 1947: 91).

7 Per impedire distrazioni durante le ore destinate al lavoro, la tradizione
voleva che fosse vietato recitare contes alla luce del sole. E possibile che
questa usanza derivi dalla tradizione africana che, accompagnata da super-
stizioni che predicono maledizioni a chi osi infrangere la regola, vieta, ai
conteurs di esibirsi alla luce del sole (Condé 2000: 34)

8 « Et enfin celui que jappelle le “migrant nu”, cest-a-dire celui que l'on a
transporté de force sur le continent et qui constitue la base de peuplement
de cette espece de circularité fondamentale qu'est pour moi la Caraibe. »
(Glissant 1995: 14).

9 Atitolo di esempio, 'aquila viene sostituita dal pellicano.

10 In questo senso ¢ utile richiamare qui alcune affermazioni dei maggiori
teorici sullargomento: « [...] Je ne crois pas qu'il existe encore une
littérature antillaise au sens ou une littérature suppose un mouvement d'ac-
tion et de réaction entre un public et des ceuvres produites. Une littérature
suppose un projet commun dont je pense pouvoir dire qu'il n'existe pas en-
core pour les Antilles; une littérature suppose un consensus, des accords ou
des désaccords. » (Degras-Magnier 1984: 15). Lo stesso Glissant, quattro
anni piu tardi, affermera invece che « La littérature antillaise de langue
francaise qui avait beaucoup d’éclat prend désormais corps. » (Glissant 1988:

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

3). Alle parole di Glissant fanno eco quelle di Jean Bernabé, Patrick Chaimoi-
seau e Raphaél Confiant : « La littérature antillaise n'existe pas encore. Nous
sommes encore dans un état de pre-littérature: celui dune production
écrite sans audience chez elle, méconnaissant l'interaction auteurs/lecteurs
ou s'¢labore une littérature. » (Bernabé-Chaimoiseau-Confiant 1989: 14)

11 11 sottotitolo di questa prima parte € esemplificativo della distanza presa
dalla fonte evangelica: (ou 'urbaniste qui vient pour raser l'insalubre quar-
tier Texaco tombe dans un cirque créole et affronte la parole d'une femme-
matador).

12 11 titolo del capitolo ¢, anche in questo caso, esemplificativo:
«Résurrection (pas en splendeur de Paques, mais dans I'angoisse honteuse
du Marquer de paroles qui tente d'écrire la vie).

Italiano

La cultura della regione che comprende le Piccole Antille francesi € il risul-
tato dell'incontro di successive ondate migratorie di individui arrivati dai
quattro angoli del Pianeta e, in particolare, nel corso del processo di colo-
nizzazione : Amerindi, Africani, Europei, Indiani. Il patrimonio culturale della
popolazione di questo spazio composito ¢ stato salvaguardato e trasmesso,
di generazione in generazione, grazie alla memoria e alla volonta di resi-
stenza che ha condotto allo sviluppo di numerose stratégie di sopravvivenza
nei confronti della volontd annientatrice dei coloni. E in questo contesto
che nasce il conteur creolo o maitre de la parole, un personaggio ritenuto
saggio, che ha contribuito a salvaguardare, e soprattutto a fissare - contro il
sistema coloniale delle piantagioni - un’altra versione della Storia, contro la
storia ufficiale trasmessa dai coloni. Ai tempi della schiavitu, al calar della
sera, il maitre béké concedeva agli schiavi di riunirsi... il conte poteva, allora,
avere inizio. Il momento del conte costituiva, per gli schiavi, una distrazione
che, infiltrandosi nelle coscienze, assumeva la funzione di strumento di re-
sistenza all'oppressione ed un modo per esprimere e di affermare i valori
antillani.

In seguito all'abolizione della schiavitu la pratica del conte ¢ quasi del tutto
scomparsa. Essa € oggi recuperata grazie all'opera di alcuni scrittori che,
mettendosi all'ascolto dei conteurs assumono il compito di marqueurs allo
scopo di far rivivere la ‘parola’ - sostituita dalla scrittura imposta dai coloni
- che rischia di essere cancellata e di far perdere con essa le tracce del caos
originale dal quale € nata la cultura creola.

Francais

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ all*écrivain’

La culture de la région qui comprend les Petites Antilles francaises résulte
de la rencontre de vagues humaines successives venues des quatre coins du
monde: les Amérindiens, les Africains, les Européen, les Indien. Ce patri-
moine culturel a été conservé et transmis de génération en génération
grace a la volonté de résistance qui a conduit au développement de nom-
breuses stratégies de survie face a la volonté annihilatrice des colons. Cest
dans ce contexte qu'est né le conteur créole, ou “maitre de la parole”, un
personnage emblématique jouissant d'une réputation de sage, qui a contri-
bué a élaborer - en réaction contre le systeme colonial des plantations -
une autre version de l'histoire que celle qui nous a été transmise par I'His-
toire officielle.

Au temps de l'esclavage, a la tombée de la nuit, le maitre béké laissait les es-
claves se réunir : le conte pouvait, alors, commencer... Le conte créole était
pour les esclaves une distraction mais aussi, s'infiltrant dans les
consciences, un moyen de résistance a 'oppression ainsi quune maniere de
s'exprimer et daffirmer les valeurs antillaises en formant une contre-
culture. Le conteur mettait en scéne, en mélant réalité et merveilleux, des
personnages et des animaux qui parodiaient le compotement des humains
en rapport avec la société esclavagiste.

Si cette pratique a prospéré durant I'époque coloniale, elle n'a di sa survi-
vance apres la période de l'esclavage qu'a la pratique professionnelle de cer-
tains conteurs visant a sauvegarder une tradition, ainsi qua la transmission
familiale.

Aujourd'hui cette tradition orale est réhabilitée grace a un certain nombre
d’écrivains qui non seulement réécrivent les contes traditionnels mais en
composent également de nouveaux et ainsi nous font découvrir cet univers.
En tendant la main aux conteurs, en se mettant a leur écoute, ils assument
la tache de devenir des ‘Marqueurs’ afin de retrouver l'esprit de cette ‘pa-
role) jadis supplantée par l'écriture imposée par les colons, et qui risque de
seffacer définitivement de la mémoire entrainant avec elle les traces du
chaos originel dans lequel naquit la culture creole.

English

The culture of French Antilles is the result of successive waves of migration
of people arrived from the four corners of the planet (Amerindians, Africans,
Europeans, Indians), especially during the process of colonization.

The cultural heritage of the population of these territories - formed by the
intersection of different cultures - was originally safeguarded and transmit-
ted, from generation to generation, thanks to the memory and to the de-
termination to fight against the process of cultural annihilation enacted by
the colonizers. It’s in this context that born the Creole conteur or maitre de
la parole, a wise man who helped to preserve, and especially to set - against
the colonial system of plantations - another version of history, diametrically
opposite to the official one spread by settlers.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



| ‘Contes de la nuit’: dal ‘Maitre de la parole’ allécrivain’

During the period of slavery, at nightfall, the maitre beké granted to slaves
to meet together ... and the tale... could finally begin. The time devoting to
the folktale constituted, for slaves, a distraction. The tale seeped into the
consciousness assuming the function of an instrument of resistance to op-
pression and a way to express and to affirm the values of West Indians.
After the abolition of slavery, this practice has almost completely disap-
peared. Fortunately, nowadays, this tradition has been recovered thanks to
the work of certain writers who have decided to assume the task of mar-
queurs de paroles in order to revive the 'oral word' - replaced by writing im-
posed by the settlers - which tied in memory the native culture. The disap-
pearance of the ‘oral word’ risked to erase with it the traces of the original
chaos that gave birth to the Creole culture.

Mots-clés

Antilles (Petites), conte créole, maitre de la parole, oralité, Chamoiseau
(Patrick)

Laura Restuccia

Ricercatore in Critica letteraria e Letterature comparate, Dipartimento di Scienze
umanistiche (+390912398922), Universita degli Studi di Palermo, Facolta di
Lettere e Filosofia, ed. 12 - viale delle Scienze, 90128 Palermo

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.


https://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=403

