Textes et contextes
ISSN:1961-991X
: Université Bourgogne Europe

18-1]2023
Berceuses : circulations historiques et culturelles, transmissions de I'intime

La potentialité subversive de la berceuse :

« Duerme negrito », « Cancion de cuna para
dormir a un negrito », et « Cancion de cuna
para despertar a un negrito »

The Subversive Potential of the Lullaby: ‘Duerme negrito’, ‘Cancion de cuna
para dormir a un negrito’, and ‘Cancion de cuna para despertar a un negrito’

Article publié le 25 juin 2023.

Zoé Saunier

@ http://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=4168

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0 (https://creativecom
mons.org/licenses/by/4.0/). Les autres éléments (illustrations, fichiers annexes
importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’usage spécifiques.

Zoé Saunier, « La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito »,

« Cancién de cuna para dormir a un negrito », et « Cancion de cuna para despertar
a un negrito » », Textes et contextes [], 18-1 | 2023, publié le 25 juin 2023 et
consulté le 24 janvier 2026. Droits d'auteur : Le texte seul, hors citations, est
utilisable sous Licence CC BY 4.0 (https:/creativecommons.org/licenses/by/4.0/). Les
autres éléments (illustrations, fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre
soumis a des autorisations d’usage spécifiques.. URL :
http://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=4168

La revue Textes et contextes autorise et encourage le dép6t de ce pdf dans des

archives ouvertes.

PREO est une plateforme de diffusion voie diamant.


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://preo.ube.fr/portail/
https://www.ouvrirlascience.fr/publication-dune-etude-sur-les-revues-diamant/

La potentialité subversive de la berceuse :

« Duerme negrito », « Cancion de cuna para
dormir a un negrito », et « Cancion de cuna
para despertar a un negrito »

The Subversive Potential of the Lullaby: ‘Duerme negrito’, ‘Cancion de cuna
para dormir a un negrito’, and ‘Cancion de cuna para despertar a un negrito’

Textes et contextes
Article publié le 25 juin 2023.

18-1]2023
Berceuses : circulations historiques et culturelles, transmissions de I'intime

Zoé Saunier

@ http://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=4168

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0 (https://creativecom
mons.org/licenses/by/4.0/). Les autres éléments (illustrations, fichiers annexes
importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’usage spécifiques.

1. Chanter l'asservissement : la mémoire traumatique au prisme de la
berceuse
1.1. Qu'est-ce qu'une berceuse ?
1.2. Lesclavage et I'exploitation des peuples afro-américains
1.3. Trois berceuses latino-américaines
2. Subversion du modele de la berceuse-type
2.1. Une menace bien particuliere
2.2. Des promesses qui n'en sont pas
2.3. Entre la douce invitation au sommeil et le brutal appel au réveil
3. La berceuse, un instrument de lutte contre 'ordre établi
3.1. Dénoncer l'exploitation du peuple afro-latino-américain
3.2. ‘Dors et tais-toi’ : quand l'injonction au sommeil devient intimation a
la soumission
3.3. Le chant comme exhortation a la révolte et affirmation d’'une identité
noire latino-américaine
Conclusion

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

1 Il y a maintenant un an, alors que nous interrogions la représentation
de la figure de l'enfant noir dans les berceuses des mondes hispa-
niques, nous avons eu l'occasion d'examiner un corpus d'une dizaine
de textes mettant en scene cette figure de l'enfant noir (Saunier
2022 : 52-65). Parmi ceux-ci, trois constituaient un sous-groupe fort
intéressant, dans lequel I'enfant se faisait le représentant d'une com-
munauté afro-latino-américaine oppressée par le systéeme esclava-
giste et son héritage socio-économique. Le présent travail prend
donc comme point de départ ces trois berceuses, en tentant de dé-
montrer leur potentialité subversive. Par ‘potentialité subversive,
nous nous référons a la possibilité pour la berceuse de renverser les
modeles établis, et ce d'un double point de vue : tout d’abord, vis-a-
vis des caractéristiques propres a la berceuse traditionnelle - que
nous appellerons, pour plus de commodité, ‘berceuse-type’ - ; en-
suite, vis-a-vis des modeles sociétaux dans lesquels naissent et évo-
luent nos trois textes. En d’autres termes, nous nous demanderons
dans quelle mesure la subversion des codes propres a la berceuse
permet ici de remettre en question l'ordre socio-économique et poli-
tique dans lequel sont pris les différents acteurs énonciatifs de ces
textes (€nonciateurs et récepteurs textuels, mais également énoncia-
teurs et récepteurs reels).

1. Chanter 'asservissement : la
mémoire traumatique au prisme
de la berceuse

2 Les trois textes que nous avons retenus pour cette étude s'emparent
tous, d'une maniere ou d'une autre, de la possibilité offerte par la ber-
ceuse de perpétuer la mémoire afro-ameéricaine d'un passé trauma-
tique marqué par de longs siecles d’esclavage et de discrimination.

1.1. Qu’'est-ce qu'une berceuse ?

3 La berceuse est en effet un objet musical, social et littéraire particu-
lier, de par sa fonction potentiellement cathartique. Dans l'intimite

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

permise par la berceuse, I'adulte peut laisser libre cours a ses doutes
et se plaindre de ses malheurs sans autre témoin que l'enfant qu'il
berce, souvent trop petit pour comprendre les paroles de ce qui est
chanté. Il devient alors le deuxieme destinataire de la berceuse - le
premier étant I'enfant. Ce type de berceuses, dans lesquelles le chan-
teur se sert de 'enfant comme d'un confident a qui il communique, de
maniere cathartique, ses propres sentiments, émotions et préoccu-
pations, a un nom : c'est ce que la chercheuse Leslie Daiken appelle,
dans son ceuvre The lullaby book, les ‘singing inwards lullabies’ (Di
Marco de Grossi 2018 : 51). La puissance de représentation de la ber-
ceuse permet aussi a 'énonciateur de configurer, grace aux mots, une
vision du monde tres particuliére, pour la retransmettre ensuite a
I'enfant. Cette vision du monde est le fruit a la fois de son expérience
personnelle et, surtout, des valeurs et des traditions de la commu-
nauté culturelle a laquelle il appartient. Le chanteur peut ainsi jouer
avec les topiques et les themes traditionnels qu’il connait, en les re-
formulant, en les adaptant, en les mélangeant avec des €éléments ori-
ginaires d’autres cultures, ou méme en les subvertissant.

4 Cependant, la fonction principale de la berceuse, comme chacun sait,
est autre : calmer et endormir le petit enfant. Ce contexte dénoncia-
tion particulier - un énonciateur généralement adulte (Pedro Cerrillo
2007 : 323) chantant pour un récepteur enfant dans le but de l'apaiser
et de l'endormir - conditionne la forme de ce que nous appellerons la
‘berceuse-type’. Pour atteindre son objectif premier, celle-ci obéit en
effet a un ensemble de caractéristiques formelles qui la rendent re-
connaissable : généralement breve, elle présente une structure répé-
titive qui, combinée au mouvement régulier du balancement, génere
une certaine monotonie qui facilite le sommeil ; on y retrouve ainsi
fréquemment une certaine circularité (lorsqu'elle a un refrain, par
exemple), des parallélismes, et des réitérations de tous types (répéti-
tion de sons, de mots ou de phrases mélodiques entieres). D'un point
de vue musical, le rythme, souvent régulier, est primordial pour ac-
centuer cette impression de monotonie (Garcés Ventura 2017 : 57).
Quant au langage utilisé, il est simple, naturel, et est dominé par un
ton affectueux et familier, que 'on remarque grace a I'abondance de
diminutifs et d'onomatopées.

5 Une bonne partie du contenu thématique des berceuses est elle aussi
liée a cette fonction d'endormissement’ : ces thémes sont la manifes-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

tation de diverses stratégies qui se déploient dans les berceuses pour
atteindre cet objectif (le sommeil du bébé). L'une de ces stratégies est
Iinvitation au sommeil, soit en invoquant directement le sommeil
comme un étre personnifié, soit en convoquant dautres figures
(comme les figures spirituelles et divines), soit en demandant a I'en-
fant de s'endormir ; dans tous les cas, le chanteur peut faire montre
de tendresse, mais aussi d'impatience ou méme de colere. Une autre
tactique est le systeme dialectique de menace-récompense : la ber-
ceuse peut opposer a des menaces extérieures (via des avertisse-
ments et des personnages terrifiants, par exemple) 'amour et la pro-
tection maternels (ce role protecteur peut aussi étre joué par les fi-
gures spirituelles) ainsi que des promesses de récompenses dans le
cas ou l'enfant s'endormirait. Parmi les manifestations d'amour et de
tendresse qui apparaissent alors, on retrouve les louanges qui font
I'eloge des qualités (surtout physiques) du bébé. Les belles images (qui
peuvent mettre en scene des personnages merveilleux, des animaux,
des eléments naturels, etc.) et les histoires sont également associées
au monde de I'enfant, bien quelles ne soient pas directement reliées
au sommeil : en effet, ces themes peuvent se révéler tres attractifs
pour limagination enfantine (Martin-Ortega et August-Zarebska
2017 : 51).

6 Cependant, certains des themes qui apparaissent dans les berceuses
sont, eux, plutdt associés a la figure de I'énonciateur de la berceuse,
et au role cathartique de celle-ci. Ces théemes peuvent étre aussi bien
positifs que neégatifs, puisquiils expriment les sentiments et les émo-
tions de l'adulte qui les chante. Parmi les themes positifs, nous pou-
vons par exemple trouver des expectatives optimistes ou mer-
veilleuses liées au futur de l'enfant ou du propre chanteur. Les
themes plus sombres peuvent évoquer une difficile situation maté-
rielle (pauvreté, famine, surcharge de travail), politique, ou person-
nelle (absence de la figure paternelle, solitude ou mort de la mere).
Les descriptions des activités quotidiennes du chanteur sont égale-
ment fréquentes, soit de maniere neutre, soit de maniere négative
(pour s’en plaindre), soit de maniere positive, car de telles descrip-
tions tranquillisent I'enfant, elles sont une maniere d’affirmer que la
situation est normale et quil peut sendormir sans crainte (dans ce
cas, c'est un theme qui est également lié aux stratégies mentionnees
ci-dessus et utilisees pour l'endormir). Enfin, les berceuses

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

contiennent généralement des themes qui sont l'expression d'une
tradition culturelle particuliere : il s'agit de figures, d'images, ou d’'ac-
tivités spécifiques, de certains lieux ou objets, de personnages ty-
piques propres a la culture en question.

1.2. L'esclavage et l'exploitation des
peuples afro-américains

7 Les trois textes de notre corpus, tout en participant du modele de la
berceuse-type, s'inscrivent dans un contexte socio-économique par-
ticulier : celui de la longue exploitation dont furent victimes les popu-
lations noires latino-américaines depuis I'expérience esclavagiste qui
eut lieu entre le xvi® et le xix® siecles. Pendant cette période, un grand
nombre de personnes originaires d’Afrique sont déplacées de force
vers le continent ameéricain, pour y étre exploitées dans les planta-
tions des colonies européennes - c'est le commerce triangulaire.
Pendant quatre siecles, les esclaves et leurs descendants (souvent
issus du meétissage, et plus particulierement des viols perpétrés par
leurs propriétaires) se voient contraints de sadapter a un nouvel en-
vironnement culturel, géographique et social, marqué par des rela-
tions brutales de domination et d’asservissement. Face a ce déchaine-
ment de violences physiques et symboliques, ils développent au cours
du temps plusieurs moyens de résistance, dont font partie les chants,
danses et autres manifestations culturelles. Ces dernieres sont alors
pour les populations noires dAmérique latine des éléments d’auto-
affirmation, voire de rébellion. Les rassemblements festifs et les
danses qui les accompagnent, quiils soient clandestins ou autorisés
par le maitre de la plantation, leur offrent en effet des espaces de so-
cialisation lors desquels elles peuvent s'affirmer en tant qu'étres hu-
mains et en tant que communaute. De plus, ces événements per-
mettent la survie de certaines danses et coutumes africaines (comme
les cérémonies vaudous ou les danses religieuses Yoruba), que les es-
claves réinventent parfois a partir de leurs souvenirs ou de ce qu'ils
imaginent de I'Afrique. Cette recréation est pour eux un moyen de re-
affirmer une certaine africanité, qu’ils opposent au monde du Blanc
européen. Cette forme de résistance culturelle et identitaire est ainsi
a l'origine d’'une toute nouvelle culture, née du métissage des tradi-
tions des différentes ethnies africaines et de certains éléments cultu-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

rels européens, dans un contexte social et géographique spécifique.
La premiere de nos berceuses, « Duerme negrito », est une des mani-
festations de cette nouvelle culture latino-ameéricaine - et plus parti-
culierement caribéenne. Ce chant traditionnel, transmis de généra-
tion en génération, maintient vif le souvenir douloureux de la vie des
esclaves dans les plantations, qu'il met en scene.

8 Quant aux deux poemes qui completent notre corpus, « Cancion de
cuna para dormir a un negrito » (d'lldefonso Pereda Valdes) et
« Cancioén de cuna para despertar a un negrito » (de Nicolas Guillén),
leur composition plus tardive, postérieure a la période esclavagiste
(l'esclavage est aboli en 1842 en Uruguay, pays dorigine de Pereda
Valdes, et en 1886 a Cuba, patrie natale de Guillén), offrent un autre
regard sur la douloureuse histoire des peuples afro-latino-
américains. Ainsi, « Cancion de cuna para dormir a un negrito » fait
mention de l'esclavage comme d'un passé révolu, du moins pour I'en-
fant auquel s’adresse la voix lyrique. Cependant, nous constaterons
dans cette berceuse la présence de certains éléments allant dans le
sens d'une poursuite de la discrimination blanche et ce, malgré
I'émancipation des anciens esclaves. De fait, dans les jeunes répu-
bliques américaines qui voient le jour dans la premiere moitié du xix®
siecle, I'abolition progressive de I'esclavage fait de tous les anciens es-
claves des individus libres, mais ne met pas totalement fin a I'exploi-
tation et a la marginalisation des populations noires. En effet, des les
années 1880, la plupart des nouveaux pays dAmérique latine adoptent
un modele oligarchique, qui exclut de la vie politique une large part
de la population (Contente 2021), notamment grace a des systémes de
suffrage censitaire qui restreignent les droits politiques des non-
propriétaires (Michel 2020 : 272-285). De plus, la politique de ces
gouvernements oligarchiques obéit aux impératifs capitalistes des
nombreuses néo-plantations qui s'implantent alors dans la région
(comme l'entreprise nord-américaine « United Fruit Company » -
1899-1970 -, dont les activités dans les Caraibes et en Amérique cen-
trale ne se limitent pas a la production et au commerce de produits
agricoles, puisquelle simmisce également dans la vie politique des
territoires sur lesquels elle est présente (au travers de la corruption,
mais aussi de maniere plus directe et brutale : élimination de gouver-
nements, imposition de dictatures, etc).

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

9 Cette forme de néocolonialisme 2 est particuliérement visible a Cuba.
Cette ile est en effet sous la domination effective des Etats-Unis de-
puis 1898, date officielle de son indépendance vis-a-vis de la cou-
ronne espagnole. Cette domination se traduit tout d’abord par une
occupation militaire qui se prolonge jusquen 1902, puis par la ratifi-
cation de 'amendement Platt (1901-1934), qui autorise le gouverne-
ment nord-américain a intervenir dans la politique du pays afin de
défendre les intéréts des Etats-Unis. De plus, I'économie cubaine de-
vient entierement dépendante des entreprises nord-américaines, no-
tamment en raison des investissements massifs de celles-ci dans le
développement dune monoculture sucriere moderne (Contente
2021). Ces pratiques sont combattues a plusieurs reprises par certains
habitants de Iile, jusqu’a ce que la Révolution cubaine de 1953-1959,
menée par Fidel Castro et Ernesto Che Guevara, mette fin aux rela-
tions entre Cuba et les Etats-Unis par Iinstauration d'un gouverne-
ment cubain révolutionnaire, 'approbation d'une nouvelle constitu-
tion, et la nationalisation de certains secteurs économiques. Le
poéme de Nicolas Guillén, qui met en scéne linsubordination du
peuple afro-américain sous la forme violente de la mort de son
‘maitre’ (dont lidentité nous reste a définir), est publié¢ dans ce
contexte révolutionnaire. Cest pourquoi il peut faire l'objet d'une
double lecture : si la référence a la période esclavagiste y est assez
explicite, il est en effet fort probable que cette berceuse ait été égale-
ment inspirée par la situation sociopolitique de Cuba, alors en pleine
ébullition.

1.3. Trois berceuses latino-ameéricaines

10 Les trois textes que nous avons retenus sont donc autant de témoi-
gnages de l'expérience esclavagiste et post-esclavagiste dont furent
victimes les populations noires latino-américaines. Le premier,
« Duerme negrito », est un chant traditionnel anonyme appartenant
au folklore afro-caribéen, et dont il est difficile voire impossible de
retracer la généalogie exacte (mais il est probable qu'il ait été compo-
sé pendant la période esclavagiste entre le xvi® et le xix® siecles, ou
juste apres) :

Duerme, duerme, negrito, Dors, dors, petit noir,

que tu mama esta en el campo, Car ta maman est au champ,

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

negrito.

Duerme, duerme, negrito,
que tu mama esta en el campo,

negrito.

Te va a traer codornices para ti,
te va a traer muchas cosas para ti,
te va a traer carne de cerdo para ti,

te va a traer muchas cosas para ti.

Y si el negro no se duerme,
viene el diablo blanco

y jzas! le come la patita,

yacapumba, yacapumba, acapumba...

Trabajando, trabajando duramente.
Trabajando, si
Trabajando y no le pagan.
Trabajando, si
Trabajando y va tosiendo.
Trabajando, si
Trabajando y va de luto.
Trabajando, si

Para el negro chiquitito.
Trabajando, si

Para el negro chiquitito.
Trabajando, si

No le pagan, si.
Duramente, si.

Va tosiendo, si.

Va de luto, si.

(Villamuza 2004 : 34-35)

Petit noir.

Dors, dors, petit noir,
Car ta maman est au champ,

Petit noir.

Elle va apporter des cailles pour toi,
Elle va apporter beaucoup de choses pour toi
Elle va apporter de la viande de porc pour toi

Elle va apporter beaucoup de choses pour toi

Et si le noir ne s'endort pas,
Le diable blanc vient
Et croc ! il lui mange sa petite patte.

Yacapumba, yacapumba, acapumba...

Travaillant, travaillant durement.
Travaillant, oui

Travaillant sans étre payée.
Travaillant, oui

Travaillant et toussant,
Travaillant, oui

Travaillant et en deuil.
Travaillant, oui

Pour le tout petit noir.
Travaillant, oui

Pour le tout petit noir.
Travaillant, oui

Sans étre payée, oui.
Durement, oui.

En toussant, oui.

En deuil, oui.

11 La deuxieme de nos berceuses, « Cancion de cuna para dormir a un
negrito », est un poeme de I'écrivain uruguayen Ildefonso Pereda Val-
des (1899-1996), publié en 1936 dans son Antologia de la poesia negra
americana :

Ninghe, ninghe, ninghe, Ninghe, ninghe, ninghe?,
tan chiquito, el negrito 1l est si petit, le petit noir

que no quiere dormir.  Qui ne veut pas dormir.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

Cabeza de coco,
grano de café,

con lindas motitas,
con ojos grandotes
como dos ventanas

que miran al mar.

Cierra los ojitos,
negrito asustado,
el mandinga blanco

te puede comer.

iYa no eres esclavo!
Y si duermes mucho
el sefor de casa
promete comprar
traje con botones

para s€r un groom.

Ninghe, ninghe, ninghe,

duérmete negrito,
cabeza de coco,
grano de café.

(Riera 2010 : 66-67)

Téte de coco,

Grain de café,

Avec de jolies petites taches de rousseur,
Avec de grands yeux

comme deux fenétres

Qui regardent la mer.

Ferme tes petits yeux,
Petit noir effrayé,
Le diable blanc

Peut te manger.

Tu n’es plus esclave !

Et si tu dors longtemps

Le maitre de maison

Promet de tacheter

Un costume avec des boutons

Pour étre un groom.

Ninghe, ninghe, ninghe,
Endors-toi petit noir,
Téte de coco,

Grain de café.

a. « Ninghe » est un mot congolais utilisé pour endormir les enfants (Henderson 2013 : 57).
Tous les termes en italique sont issus du texte original.

12

Enfin, la « Cancion de cuna para despertar a un negrito » est un

poeme de I'écrivain cubain Nicolas Guillén (1902-1989) qui fut publié

en 1958 dans le recueil La paloma de vuelo popular :

Dérmiti, mi nengre,
minengre bonito...

E. Ballagas

Una paloma Une colombe

cantando pasa:
iUpa, mi negro,
que el sol abrasa!
Ya nadie duerme,
ni esta en su casa;

ni el cocodrilo

Passe en chantant :

Debout, mon noir,

Car le soleil est briilant !
Plus personne ne dort,

Ni ne reste dans sa maison ;

Ni le crocodile

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



ni la yaguaza,

ni la culebra,

ni la torcaza...
Coco, cacao,
cacho, cachaza,
jupa, mi negro,
que el sol abrasa!
Negrazo, venga
con su negraza.
jAire con aire,
que el sol abrasa!
Mire la gente,
llamando pasa;
gente en la calle,
gente en la plaza;

ya nadie queda

que esté en su casa...

Coco, cacao,
cacho, cachaza,
jupa, mi negro,
que el sol abrasa!
Negron, negrito,
ciruela y pasa,
salga y despierte,
que el sol abrasa;
diga despierto

lo que le pasa...

iQue muera el amo,

muera en la brasa!
Ya nadie duerme,
ni esta en su casa:
Coco, cacao,
cacho, cachaza,
jupa, mi negro,

que el sol abrasa!

La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

Ni le canard sauvage,

Ni la couleuvre,

Ni le pigeon...

Coco, cacao,

Bananes, tafia,?

Debout, mon noir,

Car le soleil est briilant !
Viens, mon noir,

Avec ta noireb.

Souffle contre souffle,
Car le soleil est briilant !
Regarde les gens,

Ils passent en appelant ;
Des gens dans la rue,
Des gens sur la place ;

Il n'y a plus personne
Qui soit dans sa maison...
Coco, cacao,

Bananes, tafia,

Debout, mon noir,

Car le soleil est briilant !
Grand noir¢, petit noir,
Prune et raisin sec,

Sors et réveille-toi,

Car le soleil est brilant ;
Dis, une fois levé,

Ce qu'il tarrive...

Que le maitre meure,
Qu’il meure dans la braise !
Plus personne ne dort,
Ni ne reste dans sa maison :
Coco, cacao,

Bananes, tafia,

Debout, mon noir,

Car le soleil est briilant !

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

(Villamuza 2004 : 38-39)

a. Le terme « cacho » a plusieurs acceptions, mais la plus adéquate nous semble étre celle de
« régime de bananes » - il n'a ce sens que dans la région de I'Argentine, du Paraguay et de
I'Uruguay (« Cacho », dans Diccionario de la Real Academia Espafiola, 2014). Quant au terme

« cachaza », il peut désigner le tafia, une eau-de-vie issue de la canne a sucre (« Cachaza »,
dans Diccionario de la Real Academia Espaiiola, 2014). A noter que dans le poéme en espagnol,
ces termes sont avant tout choisis pour le jeu sonore qu'ils créent, et qui n'est pas (ou diffici-
lement) reproductible en francais.

b. Le suffixe espagnol « -azo » peut avoir une valeur augmentative, péjorative, exagérative, ou
affective ; il nous semble que cest cette derniére valeur qui convient ici (« -Azo, za », dans
Diccionario de la Real Academia Espatiola, 2014).

c. Le suffixe espagnol « -6n » a une valeur augmentative, intensive et expressive. Il peut éga-
lement étre péjoratif, mais nous ne pensons pas que ce soit le cas ici (« -On, na », dans Dic-
cionario de la Real Academia Espatiola, 2014).

2. Subversion du modele de la
berceuse-type

13 Des le titre, « Duerme negrito », « Cancion de cuna para dormir a un
negrito », et « Canciéon de cuna para despertar a un negrito » se re-
vendiquent tous trois comme appartenant pleinement au genre de la
berceuse. Cependant, s'il est indéniable que ces trois textes partagent
effectivement un certain nombre de caractéristiques formelles et
thématiques propres a la berceuse-type, nous pouvons constater que
ces mémes propriétés y sont régulierement manipulées, altérées,
voire subverties, allant jusqua questionner la fonction méme de la
berceuse (qui, pour rappel, a d'abord un role dendormissement, et est
destinée en premier lieu a I'enfant).

2.1. Une menace bien particuliére

14 Parmi les techniques d’endormissement utilisées dans la berceuse-
type, I'une des plus répandues est le systeme dialectique de menace-
récompense : menacer I'enfant insomniaque tout en lui faisant miroi-
ter une récompense dans le cas ou il sendormirait. Les menaces
mises en avant dans le premier mouvement de ce systeme font géneé-
ralement écho a des peurs universelles, comme celle de la correction
physique ou la crainte d'étre emporté - et éventuellement dévoré -
par un étre terrifiant (surnaturel ou non). Cest ainsi que les deux pre-
miers textes de notre corpus, « Duerme negrito » et « Cancion de
cuna para dormir a un negrito », mettent en scene le terrible person-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

15

nage du ‘diable blanc’ Or, il s’agit la d’'une figure hautement subver-
sive, et ce a plus d’un titre.

Lexpression ‘diable blanc’ fait d’abord écho, de maniere inversée, a la
représentation que les Occidentaux médiévaux se faisaient des dé-
mons, traditionnellement incarnés par des hommes noirs. La tradi-
tion biblique associe en effet la couleur noire a la fois au deuil et au
péché, en opposition avec la couleur blanche, qui symbolise la lu-
miere et la pureté. Par conséquent, il n'est pas étonnant de constater
que, dans les mentalités européennes du Moyen Age, les personnes
ayant la peau noire soient ‘contaminées’ par cette symbolique néga-
tive, et associées elles aussi aux ténebres (Devisse 1979 : 37-38) et aux
démons tentateurs. Ainsi, le ‘diable blanc’ de nos berceuses repre-
sente une subversion non seulement de l'iconographie démoniaque
traditionnelle, mais également des valeurs habituellement attachées
aux couleurs noire et blanche dans la culture européenne. Ladjectif
« blanc » 3 rattaché au diable (étre malfaisant par excellence) acquiert
ici une connotation clairement péjorative, remplie de menace, alors
que traditionnellement cest plutot le noir qui est utilisé dans les ber-
ceuses pour effrayer les enfants, comme dans cette « Nana del coco »
(Solana Peréz 2007 : 18) :

Coco, coco Coco, coco?

de cara negra, Au visage noir,

noche de luna, Nuit de pleine lune,

no asustes a mi nifia, Neffraie pas ma fille,

que esta en la cuna. Qui est dans son berceau.

Coco, coco, Coco, coco,

de cara negra, Au visage noir,

negro carbon, Noir charbon,

lavate la cara Lave ton visage

con agua y jabon. Avec de l'eau et du savon.

Coco, coco, Coco, coco,

de cara limpia, Au visage propre,

ancha sonrisa, Au large sourire,

juega al corro Fais une ronde

con estas nifas. Avec ces petites filles.

a. Le coco est un personnage de fiction utilisé dans la tradition hispanique pour effrayer les
enfants. Il est 'équivalent du croque-mitaine de la tradition francaise.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

16 D’autre part, grace a l'utilisation de l'expression ‘diable blanc) le rap-
port entre Noirs et démons, présenté comme évident par la tradition
biblique, est ici completement renversé, faisant de 'homme blanc, et
non de ’homme noir, un véritable diable. A ce titre, la facon dont le
vocable « mandingue »* est utilisé dans la « Cancién de cuna para
dormir a un negrito » témoigne d'une re-sémantisation tres intéres-
sante : ce terme, qui a l'origine se référe au peuple Mandingue, un
groupe ethnique d’Afrique de I'Ouest (donc des personnes a la peau
noire), est aujourd’hui I'un des surnoms du diable en Argentine (San-
tos Morillo 2011 : 40), apres avoir probablement été introduit dans le
Rio de la Plata par les trafiquants d’esclaves a partir du XVI® siecle.
Lapparition d'un « mandingue blanc »°, qui aurait été un oxymore il y
a quelques siecles, est donc une expression rendue possible par le
rapprochement du terme ‘mandingue’ et de la figure du diable. Elle
est egalement révélatrice dune certaine réalité sociale : la menace
démoniaque présente dans nos deux textes est, de fait, I'indice d'une
relation socio-économique inégale entre les hommes blancs et les
hommes noirs, les premiers exercant leur domination sur les se-
conds. Les menaces de dévoration présentes dans « Duerme negri-
to » (« Et si le noir ne s’endort pas / Le diable blanc vient / Et croc !il
lui mange sa petite patte » %) et dans « Cancién de cuna para dormir a
un negrito » (« Ferme tes petits yeux, / Petit noir effrayé, / Le diable
blanc / Peut te manger »)’ sont des allusions a une relation violente,
voire cannibale, entre deux groupes humains - les hommes blancs et
les hommes noirs -, dans un systeme socio-économique basé sur des
rapports de domination et d’exploitation.

17 Nous pourrions ainsi considérer que la menace, couramment utilisée
dans les berceuses pour effrayer I'enfant et l'inciter au sommeil, fait
ici l'objet d'une sorte d’'instrumentalisation visant a mettre en exergue
le statut social de l'enfant, et a travers lui de toute la communauté
afro-américaine (en particulier la communauté esclave), pour qui
I'homme blanc, violent et cruel, constitue une menace réelle. La me-
nace, ici, ne se limite pas a une simple technique d'endormissement :
il s'agit d’'un avertissement réel qui va au-dela de la fonction sopori-
fique de la berceuse, en adressant aux adultes un message aux impli-
cations sociales et politiques tres fortes. Il en va de méme pour les
nombreuses récompenses promises dans les berceuses, supposées
encourager 'enfant a s'endormir paisiblement.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

18

19

2.2. Des promesses qui n’en sont pas

Le second volet du systeme dialectique de menace-récompense, dont
le but initial est de calmer l'enfant en lui donnant matiére a réver,
porte genéralement sur la nourriture - la récompense la plus répan-
due dans les berceuses. Mais, dans « Duerme negrito », les cadeaux
alimentaires promis a I'enfant au début du chant (« [Ta mere] va ap-
porter des cailles pour toi, / Elle va apporter beaucoup de choses
pour toi, / Elle va apporter de la viande de porc pour toi, / Elle va ap-
porter beaucoup de choses pour toi »)8 ont un gofit particuliérement
amer : en effet, le récepteur adulte comprend que ces denrées seront
en réalité impossibles a obtenir, compte tenu de la situation écono-
mique précaire de la mere de l'enfant, dont il est question dans la
suite de la chanson. Dans son article « Duerme, duerme, Negrita »,
Jorge Bello souligne ainsi le fait que ces promesses - tant dans
« Duerme negrito » que dans une autre berceuse similaire, « Drume
negrita » - sous-entendent un certain manque de nourriture et tra-
hissent la misere dans laquelle 'entourage de I'enfant semble plonge.
Il écrit ainsi :

Toutes deux [« Duerme negrito » et « Drume negrita »| ont comme
point commun le fait de promettre des aliments, ici une sapote et la
des fruits frais et des cailles, comme si I'enfant se voyait obligé de
sendormir le ventre vide. [...] Les aliments que la nourrice promet a
I'enfant ne semblent pas étre pour lui, qui ne pourrait pas les manger
puisqu’il est trop petit pour cela, mais pour elle. Ils sont alors plutot
le désir de la nourrice, qui a faim, qui mangerait avec plaisir une sa-
pote bien colorée, des fruits frais, des cailles [...]. Cela me fait penser
que toutes ces promesses d'un monde meilleur, ot il y a de nom-
breuses et bonnes choses a manger, ou les berceaux ont des grelots
et un baldaquin, ou la mere rentre tot du travail, sont des promesses,
hélas, d'un monde que la nourrice sait bien qu'il n’existe pas °.

Un autre exemple de récompense décevante, cette fois sans rapport
avec la nourriture, est le costume de ‘groom’ promis a I'enfant de la
« Cancioén de cuna para dormir a un negrito » : la encore, il s'agit d'un
faux cadeau, qui reflete cette fois la situation de dépendance de I'en-
fant vis-a-vis du « maitre de maison »1°. En tant que futur ‘groom, le

jeune garcon, dont on nous dit pourtant qu'il n'est « plus esclave » !

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

20

21

est en effet destiné a continuer a travailler pour cet homme, a le ser-

vir. De plus, I'utilisation du verbe « acheter » 1/

suggere une certaine
dépendance économique, tout a fait normale entre un petit enfant et
son pere, mais plus pernicieuse si elle concerne deux personnes
adultes - or ce costume est bien un ‘cadeau’ destiné a l'enfant une
fois quil sera devenu adulte, ou du moins en mesure de travailler. En
somme, ce costume de ‘groom’ symbolise une forme d’ascension so-
ciale relative, d'une part puisqu'elle dépend du bon vouloir du maitre
de maison (c'est lui qui décidera de l'acheter ou non), et d’autre part
parce qu'elle maintient I'enfant en position de subordination vis-a-vis
de son ancien propriétaire (il ne fait que passer du statut d'esclave a

celui de domestique).

Dans ces deux exemples, les promesses faites dans la berceuse sub-
vertissent en quelque sorte leur fonction initiale de consolation et
d’apaisement, pour souligner au contraire la dureté de la situation
socio-économique de laquelle est victime 'enfant. Une des raisons de
cette apparente cruauté réside dans le caractere polyphonique de la
berceuse, qui permet de sadresser non seulement a I'enfant, mais
également aux adultes de son entourage. Le troisieme texte de notre
corpus, « Cancion de cuna para despertar a un negrito », est une dé-
monstration parfaite de cette manipulation des codes de la berceuse
a destination d’'un public adulte et familier de ces codes.

2.3. Entre la douce invitation au som-
meil et le brutal appel au reéveil

Le poeme de Nicolas Guillén semble en effet aller plus loin que nos
deux autres textes dans la subversion du modele de la berceuse-type,
en nous proposant une ‘berceuse’ dont la finalité va a I'encontre du
fondement méme de cette derniere. Si « Duerme negrito » et
« Cancion de cuna para dormir a un negrito » s'attachent, comme
nous l'avons vu, a détourner certaines caractéristiques de la berceuse
(comme le principe du systeme dialectique de menace-récompense),
ils conservent cependant la finalité premiere de celle-ci, a savoir en-
dormir l'enfant : I'évocation du sommeil y est bien présente, que ce
soit dans leur titre (« Dors, petit Noir » 13, « Berceuse pour endormir

14) 515

un petit Noir »'*) ou dans l'usage des impératifs « dors et

« endors-toi » 16, Cette invitation au sommeil peut certes étre percue

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

22

comme cruelle, des lors que l'on s’intéresse aux significations pro-
fondes de certaines paroles (comme les promesses décues que nous
avons détaillées), mais cette cruauteé n'apparait pas lors d'une pre-
miere lecture, ou en tout cas est atténuée par la présence d'un cer-
tain nombre de démonstrations damour et de tendresse (compli-
ments faits a 'enfant, comme dans « Cancion de cuna para dormir a
un negrito », dans laquelle on loue ses « jolies petites taches de rous-
seur » 7 ; ou encore diminutifs qui apparaissent comme des marques
d’affection 8), qui permettent a 'enfant de plonger dans le sommeil

avec une certaine douceur.

Pas d’invitation au sommeil, en revanche, dans la « Canciéon de cuna
para despertar a un negrito », qui se présente comme un chant de re-
veil et non comme un chant dendormissement : c'est une « berceuse

pour réveiller un petit noir » 19

- expression a priori contradictoire, si
I'on considere la fonction premiere de la berceuse. La traditionnelle
invitation au sommeil est ici remplacée par un appel au réveil : « De-
bout, mon Noir » 29, « Sors et réveille-toi » 2. Dans ce contexte, la ca-
ractéristique formelle principale de la berceuse, a savoir son carac-
tere répétitif, prend une tout autre dimension. Originellement mise
en avant dans le but de créer un rythme de balancier, monotone et
régulier, propice a la somnolence, la répétition fonctionne ici au
contraire comme un stimulant qui vient dynamiser le texte, en mar-
quer le rythme a la maniere d'un tambour. Ces formes répétitives et
rythmiques sont les suivantes : d'une part, nous pouvons considérer
que les vers « Coco, cacao, / Bananes, tafia, / Debout, mon noir, /

Car le soleil est briilant ! » 22

constituent une sorte de refrain, répété
a trois reprises au cours du chant - sans compter les vers 3 et 4 ou
l'expression « Debout, mon noir, / Car le soleil est briilant ! »23 est
annoncee une premiere fois, ni les vers 18 et 32 ou l'expression « Car
le soleil est brilant »?* apparait détachée du refrain. On retrouve
d’ailleurs dans les deux premiers vers de ce refrain (nous nous réfé-
rons ici a la langue originale) un jeu d’assonances (en ‘a’ et en ‘0)) et
d’allitération (en ‘c, un son plutdt virulent qui marque le texte de
facon tres accentuée). D’autre part, 'expression « Plus personne ne

25 est également répétée a deux

dort, / Ni ne reste dans sa maison »
reprises (voire trois, si l'on prend en compte la variante « Il n'y a plus
personne / Qui soit dans sa maison »29). Enfin, cette berceuse

contient deux parallélismes : le premier concerne 'énumeération des

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

23

24

25

26

vers 7 a 10, avec l'anaphore « ni », et le deuxiéme concerne les vers
« Des gens dans la rue, / Des gens sur la place » %’

Si de telles formes itératives sont également présentes dans les deux
autres berceuses de notre corpus 28, l'impression donnée n'est cepen-
dant pas la méme : 1a ou le texte de Guillén, au rythme trés marqué,
provoque chez le lecteur (et plus encore chez 'auditeur) une certaine
sensation de vivacite, voire de violence, « Duerme negrito » et
« Cancion de cuna para dormir a un negrito » semblent plutot mettre
en avant une certaine circularite, plus douce et monotone, donc plus

propice au sommeil.

Avec ce dernier exemple, nous voyons bien comment la manipulation
des caractéristiques propres a la berceuse-type (telles que la répéti-
tion ou le systeme de menace-récompense) souligne la dimension
plurielle des fonctionnalités réelles de la berceuse, qui ne se limitent
pas a 'endormissement de I'enfant. Dans le cas qui nous occupe, ce
jeu avec les codes de la berceuse n'est pas gratuit : il participe a
mettre en évidence des relations de pouvoir inégales entre différents
groupes humains, et appelle a subvertir le modele sociétal qui sous-
tend ces relations de pouvoir.

3. La berceuse, un instrument de
lutte contre l'ordre établi

L'un des points communs entre nos trois textes est leur inscription au
sein d'une communauté politique, économique et socioculturelle par-
ticuliere : celle des peuples afro-latino-ameéricains, dont l'histoire col-
lective est marquée par l'exploitation et les discriminations esclava-
gistes puis néocoloniales mises en place par les élites blanches a par-
tir du xvi° siecle.

3.1. Dénoncer l'exploitation du peuple
afro-latino-américain

Si la berceuse est avant tout un chant de l'intime, elle s'inscrit égale-
ment dans une vision collective du monde et des sociétés dans les-
quelles elle nait et évolue. Ainsi, '« enfant noir » 29 de nos trois textes
latino-américains n'est pas seulement une figure individualisée du ré-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

27

28

cepteur du chant : il est aussi, dans ce cas précis, le représentant de
toute une communaute, victime d'un systeme social oppressif que la
berceuse s’attache a dénoncer.

Pour ce faire, « Duerme negrito » s'appuie sur le modele de la ‘singing
inward lullaby, qui lui permet de s’attarder plus longuement sur le
sort des adultes qui entourent I'enfant que sur ce dernier. De fait,
seule la premiere partie de cette berceuse est pleinement consacrée
au processus d'endormissement de l'enfant, et 'on y retrouve déja
certaines allusions a son statut social (comme nous l'avons vu avec les
exemples de la figure du diable blanc et des promesses liées a la
nourriture). La suite du chant est en effet dédiée aux activités diurnes
de la mere de l'enfant - qui sérige en véritable représentante du
peuple afro-caribéen -, et dresse un tableau relativement sombre de
l'exploitation dont elle est victime. Le gérondif « travaillant » 39, répé-
té onze fois, suffit a résumer ces activités : la mere - le peuple esclave
- travaille, encore et encore, sans interruption, probablement exploi-
tée par ce méme « diable blanc »3! qui effraie tant son enfant. Sa
condition servile est ainsi mise en évidence par la répétition du verbe
« travailler », qui insiste sur son labeur. De plus, les conditions de son
travail sont décrites comme particulierement pénibles : la mere tra-
vaille dur (« travaillant durement »32), sans aucune rémunération
(« travaillant sans étre payée »33, donc exploitée, soumise a l'escla-
vage), vulnérable a la maladie (« travaillant et toussant »3%) et a la
mort (« travaillant et en deuil »3°). Tous ces aspects (pénibilité, ex-
ploitation, maladie et deuil) sont répétés deux fois : la répétition (in-
hérente au genre de la berceuse) sert ainsi a renforcer la dénoncia-
tion qui est a I'ceuvre dans ce texte, en insistant sur la précarité des
conditions de vie du personnage. Bien que l'identiteé de celui (ou ceux)
qui exploite la mere n'est a aucun moment précisé, le rapprochement

avec le « diable blanc » 36

cité précédemment s'impose de maniere
assez logique. « Duerme negrito » se présente donc comme un chant
de dénonciation, plus que comme un chant de révolte ou de lutte : en
effet, aucune solution n'est proposée dans cette berceuse, qui se
contente de décrire le quotidien des esclaves afro-caribéens sur un
ton qui peut aussi bien étre celui de la résignation que celui, au

contraire, de l'indignation - premier pas vers la rébellion.

Le texte suivant, « Cancion de cuna para dormir a un negrito », pro-
pose lui aussi un état des lieux de la situation socio-économique du

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

peuple afro-caribéen, mais dans un cadre légerement différent. En
effet, alors que les personnages de « Duerme negrito » sont claire-
ment situés dans un contexte esclavagiste, I'enfant du poéme d’llde-
fonso Pereda Valdeés se voit rassuré quant a son propre statut social,
puisque la voix qui le berce lui annonce - ou lui rappelle - la fin de
son esclavage : « Tu n'es plus esclave ! » %/, Pour expliquer les raisons
de cette libération, plusieurs hypotheses sont envisageables. Il est
possible d’'adhérer a celle d’Alice Henderson, qui suppose que I'enfant
serait le fruit du métissage, issu d’'une relation illégitime entre un
propriétaire d’esclaves et une de ses servantes : cette hypothese s'ap-
puie principalement sur l'allusion aux « jolies petites taches de rous-
seur »38 de I'enfant, plutét rares chez les populations d'origine afri-
caine, ainsi que sur les vers 7 a 9 (« Avec de grands yeux » / « Comme
deux fenétres » / « Qui regardent la mer »3%), qui suggérent que les
yeux de l'enfant semblent refléter la mer, et donc sont bleus - ou du
moins, clairs (Henderson 2013 : 58). Dans ce cas, la scene décrite cor-
respondrait a une situation antérieure a 1842, date officielle de I'aboli-
tion de l'esclavage en Uruguay, le pays d'origine de l'auteur : I'enfant,
en tant que fils du « maitre de maison » 40, serait ainsi un affranchi,
un ‘libre de couleur’ libéré certes de son statut d’'esclave, mais pas du
racisme auquel il resterait assujetti :

[Ses caractéristiques physiques] pourraient, cependant, indiquer que
I'enfant est d'origine mixte (un métis). Cela place la caractérisation du
« maitre de maison » dans un contexte différent. Alors que le poeme
progresse, le lecteur apprend que I'enfant n'est « plus un esclave »,
mais qu'il dépend du « maitre de maison » pour que celui-ci lui
achete un costume pour devenir un groom. Cela indique que le

« maitre de maison », que I'on suppose étre un propriétaire d'esclaves
blanc européen, est le pere du bébé. [...] Dans les sociétés coloniales
espagnoles, avoir « du sang blanc » dotait automatiquement les
Blancs des privileges liés a une citoyenneté compléete. Les mulatres,
suivants dans la hiérarchie, pouvait obtenir des droits civiques s'ils
prouvaient qu’ils possédaient un petit pourcentage de sang blanc. Le
sang-melé de I'enfant le libere d'une longue vie d’esclavage, bien que

sa couleur de peau le contraigne évidemment au racisme. 4!

29 Cependant, si cette these a le mérite de mettre en avant la probable
origine métisse de l'enfant et de proposer une explication plausible

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

remment hatives que rien ne vient ni confirmer ni infirmer : en parti-
culier, l'identité des parents de l'enfant, que la chercheuse suppose
étre une esclave victime des violences sexuelles de son propriétaire,
alors que le texte ne fournit aucune indication explicite en ce sens. La
seconde hypothese serait de situer la scene apres l'abolition de l'es-
clavage en Uruguay, cest-a-dire apres 1842. Dans ce cas, l'enfant
métis du texte représenterait le peuple afro-uruguayen (voire plus
largement le peuple afro-américain) qui, bien que n'étant plus esclave,
reste assujetti a la domination blanche. De fait, lors de la publication
de ce poeme en 1936, I'Uruguay est I'un des rares pays dAmérique la-
tine dans lequel les Afro-descendants jouissent officiellement de l'en-
tiereté de leurs droits civiques et politiques, sans aucune forme de
racisme institutionnel ; cependant, cette apparente égaliteé de traite-
ment masque la réalité des discriminations dont est quotidiennement
victime la population afro-uruguayenne - a l'école, au travail, pour
'acces au logement et aux loisirs, etc. (Reid Andrew 2011 : 21) -, ainsi
que son invisibilisation de la part des pouvoirs publiques. Ces der-
niers se réjouissent alors des effets de I'immigration massive de tra-
vailleurs européens, qui contribue au blanchiment de la sociéte¢, et ne
cessent de minimiser I'importance numérique et culturelle des Afro-
Uruguayens. Pereda Valdés, l'auteur de notre poeme, fait partie d'un
mouvement intellectuel qui réagit précisément contre ce processus
de blanchiment des nations latino-américaines, et cherche a réhabili-
ter le role des Afro-descendants dans la construction de ces socié-
tés?’. Dans cette perspective, le « maitre de maison » 43 de notre ber-
ceuse n'est plus le propriétaire d’esclaves, mais plutot I'élite blanche
qui domine l'économie et la politique du pays, voire le capitaliste
nord-américain : il n'est en effet pas impossible que ce poeme se ré-
fere a la domination impérialiste états-unienne dont sont alors vic-
times la plupart des pays latino-américains, et qui les maintient dans
une situation de dépendance économique.

30 Dans tous les cas, la relation de pouvoir qui existait entre le maitre de
maison (représentant de la communauté blanche, qu’il s'agisse des
propriétaires d'esclaves antérieurs a 1842, de I'¢lite uruguayenne des
années 1930, ou bien des capitalistes nord-ameéricains du début du
xx® siecle) et 'enfant noir (représentant de la communauté métisse
et/ou afro-américaine) n'a pas fondamentalement disparue : elle
continue, mais sous une forme différente de celle de l'esclavage. En

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

témoigne le costume de ‘groom’ 44 dont nous avons analysé la symbo-
lique socio-économique plus haut dans cet article. « Cancién de cuna
para dormir a un negrito » se pose ainsi comme un constat de la dé-
pendance du peuple afro-américain vis-a-vis du systéme socio-
économique dominé par les élites blanches, et ce malgré I'émancipa-
tion physique des anciens esclaves.

3.2. ‘Dors et tais-toi’ : quand l'injonction
au sommeil devient intimation a la sou-
mission

31 Dans un chant comme dans l'autre, ce constat accusateur d'une injus-
tice socio-économique s’accompagne dune subtile subversion des
valeurs positives habituellement attribuées au sommeil. Celui-ci, qui
dans la berceuse-type est présenté comme un refuge, un état de
douceur et de consolation qui permet a I'enfant d’ignorer les mal-
heurs de son entourage, devient ici néfaste, voire mortifere. Tant
dans « Duerme negrito » que dans « Cancion de cuna para dormir a
un negrito », il est en effet demandé a I'enfant de se taire, de s'endor-
mir sans bruit sous peine d’étre puni ; or, si I'on considére que cet en-
fant représente la communauté afro-américaine en géneral, l'incita-
tion au sommeil se transforme alors en intimation a la soumission.
Ainsi, la promesse de 'achat d'un costume de ‘groom’ dans « Cancion
de cuna para dormir a un negrito », en échange de la tranquillité de
I'enfant (« Et si tu dors longtemps / Le maitre de maison / Promet de
t'acheter / Un costume avec des boutons / Pour étre un groom »%°)

peut étre interprétée comme une tentative d’'achat de sa docilité. En
revanche, I'enfant qui refuserait de s'endormir, donc de se montrer
docile, se verrait puni et dévoré par le « diable blanc » (« Ferme tes
petits yeux, / Petit noir effrayé, / Le diable blanc / Peut te man-
ger »#6). Lhomme blanc sérige ainsi en gardien de I'ordre établi, en
diable tout-puissant s'arrogeant le droit de chatier les dissidents au
systeme.

32 Ce rapport pervers entre sommeil et soumission est encore plus vi-
sible dans les vers 11 a 13 de « Duerme negrito » (« Et si le noir ne
s'endort pas, / Le diable blanc vient / Et croc ! il lui mange sa petite
patte »47), dans lesquels la voix lyrique demande au « noir » 48 (cest-
a-dire a I'enfant noir, mais aussi au peuple noir en général, a I'esclave),

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

de maniere métaphorique, de ‘s'endormir, cest-a-dire d'étre sage,
docile et silencieux. Dans le cas contraire, il serait puni par le maitre
de la plantation - le ‘diable blanc’ - : 'expression « il lui mange sa pe-
tite patte »49
quemment imposée aux esclaves marrons (cest-a-dire les esclaves en

peut en effet étre une référence a une punition fré-

fuite, ayant refusé de se soumettre, de ‘sendormir’) lorsqu’ils étaient
repris, et qui constituait a leur couper le jarret. Ce chant serait ainsi
une sorte de mise en garde, a double titre : d’abord, parce qu'il avertit
I'enfant du danger réel que constitue pour lui 'homme blanc et lui en-
seigne que le silence et la soumission sont pour lui le meilleur moyen
d’échapper a ses coups ; ensuite, parce quen lui insufflant des sa
naissance cette peur du chatiment, il contribue a tuer dans I'ceuf
toute velléité de rébellion contre la domination blanche. Dans ce cas,
la berceuse pourrait étre considérée comme une arme de persuasion
utilisée pour conditionner le futur esclave et le forcer a se faire une
raison quant a sa condition.

33 Dans cet optique, le sommeil se fait donc mortifere, la soumission et
l'acceptation de l'ordre établi allant de pair avec la maltraitance. De la
nait la nécessité de réveiller le peuple et de le sortir du silence, deux
fonctions apparemment contraires a celles de la berceuse-type, mais
auxquelles nos trois textes semploient pourtant. « Duerme negrito »
s'empare ainsi de la possibilité offerte par la ‘singing inward lullaby’
de faire entendre les voix opprimées du peuple afro-américain, tandis
que le poéme de Nicolas Guillén s’évertue a réveiller son auditoire, au
sens propre comme au figuré.

3.3. Le chant comme exhortation a la
révolte et affirmation d’'une identité
noire latino-ameéricaine

34 Si le sommeil semble lié a la soumission, l'idée de réveil est, elle,
étroitement associée a celle de révolte. Dans « Cancién de cuna para

despertar a un negrito », 'énonciateur lyrique cherche donc a ré-

veiller le peuple afro-américain (incarné par le « petit noir »°%) es-

clave, dans le but non seulement de dénoncer sa servitude, mais éga-
lement de mettre fin a sa docilité, de faire basculer la situation en sa
faveur. Cette incitation au réveil est constante, et passe par l'utilisa-
51 (

tion de l'impératif : « Debout, mon noir »*°" (répété a plusieurs re-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

35

prises), « Sors et réveille-toi » 52 La citation liminaire, « Dormiti, mi
nengre, / minengre bonito... / E. Ballagas », est une référence au
poeme « Para dormir a un negrito » d’Emilio Ballagas, et peut étre
comprise de la maniere suivante : apres le temps du sommeil (et donc
de la soumission), dont il est question dans la berceuse de Ballagas,
est venu le temps du réveil, du passage a l'action. Cette berceuse,
comme nous allons le voir, constitue ainsi un véritable appel révolu-
tionnaire, un cri de révolte contre la situation misérable du peuple
afro-cubain. Cette dimension révolutionnaire n'est guére surprenante
de la part d'un poéte comme Nicolas Guillén, un militant tres engagé
dans la cause révolutionnaire et communiste. Il est d’ailleurs possible
que la « Cancion de cuna para despertar a un negrito » établisse un
parallele entre la situation des anciens esclaves antillais et celle des
Cubains contemporains de l'auteur. Ce poeme a en effet été publié en
1958, au moment de la révolution cubaine que Guillén soutient acti-
vement, et dont l'objectif premier était de libérer l'lle du joug capita-
liste nord-américain : en incitant ‘le petit noir’ a se réveiller et a se
révolter contre « le maitre »°3, notre berceuse est donc peut-étre un
moyen de sadresser au peuple afro-cubain des années 1950-1960 et
de I'exhorter a la lutte contre I'impérialisme états-unien. Lappellation
« negrito », qui désigne a l'origine un enfant - le destinataire textuel
de la berceuse -, acquiere donc une signification particuliere dans ce
poeme : au-dela de l'enfant, c'est a I'ensemble de ce peuple afro-
cubain que I'énonciateur lyrique semble s’adresser, en utilisant le di-
minutif (« negrito », mais aussi « negron » et « negrazo ») comme une
marque d’affection, proche de la camaraderie. D’autre part, 'assimila-
tion de ce peuple a la figure d'un enfant peut également étre un
moyen de rappeler l'infantilisation dont le peuple afro-américain est
victime de la part des Blancs.

Lappel a la révolte que constitue notre berceuse peut étre divisé en
trois étapes, la premiere d'entre elles étant l'union. Le poeme s'ouvre
sur I'image d'une colombe - oiseau symbolisant la paix et la liberté -
qui, par son chant, tente de réveiller le Noir (« Une colombe / Passe
en chantant : / Debout, mon noir, / Car le soleil est briilant ! »°%).
Elle l'invite ainsi a prendre exemple sur les autres étres de son entou-
rage (« le crocodile », « le canard sauvage », « la couleuvre », « le pi-
55

)

geon » °?), qui tous sont réveillés - ils ne dorment plus, ne sont donc

plus soumis - et qui, surtout, ont quitté leur « maison » (« Plus per-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

sonne ne dort, / Ni ne reste dans sa maison »°6). Cette maison sym-
bolise l'ordre établi, dans lequel chacun reste docilement, ‘a sa place,
isolé des autres membres de la communauté. La premiére chose a
faire pour les esclaves est donc de briser cet isolement, de sortir de
chez eux afin de se retrouver. La colombe continue donc son chant
en appelant le peuple a se réunir (« Viens, mon noir, / Avec ta noire,
/ Souffle contre souffle, / Car le soleil est brilant ! / Regarde les
gens, / Ils passent en appelant ; / Des gens dans la rue, / Des gens
sur la place »®7), que ce soit dans la rue ou bien sur la place, deux es-
paces de socialisation ou le peuple peut communiquer, échanger, et
ainsi prendre conscience de sa situation. La deuxieme étape est donc
de rendre a l'esclave sa liberté d'expression, pour qu'il puisse juste-
ment échanger avec ses camarades et verbaliser ses désirs. Ici, le
poeme joue avec l'horizon d’attente du récepteur : alors que la
berceuse-type, qui est explicitement mise en avant dans la citation
intertextuelle qui ouvre le texte, a pour but dendormir et de calmer
I'enfant, et donc de le réduire au silence (dans le poeme de Ballagas,
par exemple, on menace l'enfant pour qu'il se taise), la « Cancion de
cuna para despertar a un negrito » incite au contraire le Noir a sortir
de son mutisme et a exprimer ce quil a sur le coeur. Lénonciateur ly-
rique lui demande ainsi : « Dis, une fois levé, / Ce qu'il tarrive »°%. Le
fait de mettre des mots sur sa situation, sur ‘ce qu'il lui arrive), permet
ainsi a l'esclave de prendre conscience de ses conditions de vie, et
d'identifier la cause de ses malheurs. En réponse a la demande de
I'énonciateur, il formule alors le souhait suivant : « Que le maitre

meure, / Quil meure dans la braise ! »°°.

36 Ainsi est énoncée la nécessité de la révolte, qui constitue la troisieme
et derniére étape du processus de soulévement. « Le maitre » %0 dont
il est question ici fait évidemment référence au véritable maitre de
'esclave, 'Thomme de chair et d'os responsable de la situation du des-
tinataire lyrique. Mais c’est probablement également une meétonymie
qui désigne le systeme esclavagiste en géneéral : désirer la mort du
maitre, c'est espérer la mort du systeme qui rend possible - voire né-
cessaire - la figure d’'un tel maitre. De plus, notons que celui-ci doit

61 ce qui fait écho aux vers du refrain : « De-

périr « dans la braise »
bout, mon noir, / Car le soleil est brilant ! , scandé et crié (nous
remarquons en effet les points d’exclamation) tout au long du poéme

afin de lui donner plus de force. Le soleil briilant symbolise ici le re-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

37

veil, la prise de conscience qui entraine la révolte : apres avoir illumi-
né les esclaves et leur avoir révéleé l'injustice dont ils étaient victimes,
il se transforme en feu vengeur et justicier, qui de plus rappelle aux
Occidentaux aussi bien les flammes de I'Enfer que celles du Jugement
dernier. Son importance justifie donc la répétition du refrain (« De-
bout, mon noir, / Car le soleil est brilant ! »53), qui porte en lui le
message révolutionnaire. Quant a ce que l'on pourrait qualifier de se-
cond refrain (« Coco, cacao, / Bananes, tafia »%4), il contribue lui
aussi a dynamiser le texte et a lui donner du rythme, a la maniere
d'un tambour - linstrument de révolte par excellence : cet instru-
ment non-verbal de communication, omniprésent dans la musique
africaine et symbole de cette culture, était méme parfois interdit de
présence dans certaines plantations, de peur que son rythme n’ins-
pire aux esclaves des idées de rébellion (Entiope 1996 : 162-166).

Ce refrain trés cadencé pourrait d’ailleurs étre considéré comme un
¢lément hérité de la musique africaine. En effet, Josep Pujol i Coll fait
remarquer dans sa these Els vilancets ‘de negre’ al segle XVII que les
dramaturges espagnols du xvi® siecle inséraient dans leurs textes des
interjections tres rythmées afin d'imiter la voix africaine (Pujol i Coll
2015 : 128). Cette pratique, alors considérée comme une exagération
grossiere destinée a instiller une touche dexotisme a ces ceuvres
théatrales - et prétant généralement a rire -, serait pourtant un écho
de procédés réellement utilisés dans les chants africains, tout comme
la répétition, observée et exagérée par les missionnaires européens
(Pujol i Coll 2015 : 130). Lethnologue et anthropologue Fernando
Ortiz, cité dans cette these, souligne d’ailleurs le fait que de nom-
breux vocables africains qui étaient a l'origine le nom de certains
tambours, danses, ou musiques, comme « cumbancha », « changii »,
« fandango », « guateque », « zarabanda », « jelengue », « zafacoca »,
« sambeque », « tangana », « tajona », « timbeque », ou « titingd », fi-
nirent par acquerir dans la bouche des Européens et de leurs descen-
dants un sens pe¢joratif, synonyme de débauche bruyante et désor-
donnée (Pujol i Coll 2015 : 130). Dans notre berceuse, ces réminis-
cences de la musique africaine sont utilisées au contraire pour affir-
mer une identité culturelle propre. Lexpression onomatopéique « ya-
capumba, yacapumba, acapumba » de « Duerme negrito » (Villamuza
2004 : 35) contribue elle aussi a cette recréation d’'une certaine afri-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

canite, qui transforme en élément de fierté ce qui était autrefois objet
de moqueries.

Conclusion

38 Tout au long de cet article, nous avons pu observer la dimension sub-
versive de nos trois textes, a différents niveaux. La fonction d’endor-
missement de la berceuse, qui est pourtant 'élément le plus constitu-
tif du genre, est ainsi entierement renversée dans la « Cancion de
cuna para despertar a un negrito ». Les techniques liées a cette fonc-
tion dendormissement, quelles soient thématiques (invitation au
sommeil, dialectique menace-récompense) ou formelles (usage de la
répétition) sont elles aussi subverties dans les trois berceuses
« Cancion de cuna para despertar a un negrito », « Cancion de cuna
para dormir a un negrito », et « Duerme negrito » : nous avons vu
ainsi comment l'association entre assoupissement et soumission per-
vertissait les rapports de la chanson au sommeil, et comment les me-
naces et recompenses utilisées dans ces trois textes étaient en réalité
des outils de dénonciation de la situation sociale de l'enfant afro-
latino-américain et de son entourage. De méme, la réitération, sup-
posée créer une sensation de monotonie et donc d’endormissement,
devient dans « Duerme negrito » et « Cancion de cuna para despertar
a un negrito » un vecteur non dendormissement, mais de réveil, au
sens propre comme au figuré. Enfin, le caractere polyphonique de la
berceuse et la multiplicité des destinataires potentiels de celle-ci
sont eux aussi mis a profit pour adresser aux adultes, et non aux en-
fants, des messages a caractere dénonciateur ou révolutionnaire.

39 Nous constatons donc que la berceuse en tant que genre est elle-
méme subvertie dans sa fonction initiale, dans le but de renverser
I'ordre établi, ou du moins de le transformer. Cette observation nous
amene a considérer le caractere performatif de la berceuse, c'est-a-
dire la capacité de celle-ci a agir sur le réel. Limpact de la berceuse
sur son environnement est en effet non négligeable : a échelle indivi-
duelle, elle influe a la fois sur le comportement du récepteur (puis-
quelle vise a 'endormir ou, plus exceptionnellement, a le réveiller) et
sur sa vision du monde (elle prétend ainsi parfois transformer les
mentalités des adultes qui I'émettent ou la regoivent). Mais elle a éga-
lement un role a jouer au niveau collectif, car elle peut porter en elle

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

des valeurs qui, si elles sont suffisamment partagées, peuvent provo-

quer des prises de conscience géneérales et ainsi agir directement sur

le monde sociétal et politique.

Bello, Jorge, « Duerme, duerme, Negri-
ta », in : Uno, 9 juillet 2013, p. 19.

Cerrillo Torremocha, Pedro César,
« Amor y miedo en las nanas de la
tradicion hispanica », in : Revista de li-
teraturas populares, 7 / 2, juillet 2007,
p. 318-339.

Contente, Claudia, Historia moderna y
contemporanea de América Latina,
cours de grado, Barcelone : Universitat
Pompeu Fabra, troisieme semestre
2020-2021.

Devisse, Jean, Des premiers siecles chré-
tiens aux « Grandes Découvertes », Fri-
bourg : Office du Livre, 1979.

Di Marco de Grossi, Marina, « “Cuando
yo era nina”: desplazamientos enuncia-
tivos en la cancién de cuna de una cris-
tiana cautiva », in : Revista de Cancione-
ros Impresos y Manuscritos, 7, 2018,
p. 46-65.

Diccionario de la Real Academia

Espanola. Document électronique

consultable a : https: //dle.rae.es/. Page

consultée le 6 mars 2022.

Entiope, Gabriel, Negres, danse et résis-
tance - La Caraibe du XVII® au XIX®
siecle, Paris : UHarmattan, 1996.

Garcés Ventura, Vicent, La cancé de

bressol.  Concepte de genere 1
classificaciode variants. Analisi formal i
tematica, these de doctorat, Valence :
Universitat de Valéncia, Universitat Ro-

vira i Virgili, 2017.

Henderson, Alice, Identity in Cinco
(1945) by Xavier
Montsalvatge, these de doctorat, Flo-
ride : Florida State University, 2013.

Canciones Negras

Martin-Ortega, Elisa &  August-
Zarebska, Agnieszka, « Poesia infantil
sefardi: de la tradicion oral a las can-
ciones de cuna contemporaneas », in :

Ocnos, Revista de Estudios sobre lectura,
16 / 2, 2017, p. 50-59.

Michel, Aurélia, Un monde en negre et
blanc - Enquéte historique sur lordre
racial, Paris : Editions du Seuil, 2020.

Pujol i Coll, Josep, Els vilancets « de
negre » al segle XVII, these de doctorat,
Barcelone : Universitat Autonoma de
Barcelona, 2015.

Reid Andrew, George, Negritud en la
nacion blanca : une historia de Afro-
Uruguay, 1830-2010, Montevidéo
Libreria Linardi y Risso, 2011.

Riera, Carme, El pequeno libro de las
Nanas, Barcelone : Grup Editorial 62,
S.L.U. El Aleph Editores, 2010.

Santos Morillo, Antonio,
« Caracterizacion del negro en la litera-
tura espanola del XVI », in : Lemir, 15,
2011, p. 23-46.

Saunier, Zoé, La figure de lenfant noir
dans les berceuses des mondes hispa-
niques, mémoire de master 2, Lyon :
ENS de Lyon, 2022.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.


https://dle.rae.es/

La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

Solana Perez, Lucia, « Nana del Coco », Sterling Honig, Alice, « The Language of
in : j Que viene el Coco ! (catalogue illus- Lullabies », in : Young Children, 2000,
tré de lexposition), Malaga : Ambito p. 22-28.

Cultural de El Corte Inglés, du 28 dé-
cembre 2007 au 23 janvier 2008, p. 18.
Document électronique consultable a :
http: //webnueva.luciasolana.es /wordp
ress /wp-content/uploads /2016 /06 /2
005.-20-Diciembre.;Que-viene-el-coco Villamuza, Noemi (ill.), Libro de nanas,
-en-Toledo.jpg. Page consultée le 7 avril ~ Valence : Media Vaca, 2004.

2022.

Trésor de la langue Frangaise Informati-
sé, 1994. Document ¢électronique
consultable a : atilf.atilf.fr/tlf.htm. Page
consultée le 14 novembre 2022.

1 Sur le contenu thématique des berceuses, voir les classifications effec-
tuées par Alice Sterling Honig (2000 : 22-28) ou par Vicent Garceés Ventura
(2017 : 265).

2 L'emprise de ces entreprises €tats-uniennes sur les nouvelles républiques
latino-américaines reléve en effet du néocolonialisme, dans la mesure ou
elle constitue une « forme nouvelle du colonialisme, consistant notamment
en la domination économique d'un pays dont l'indépendance est récente »
(« Néo-colonialisme », dans Trésor de la Langue Frangaise Informatisé, 1994).
D'autre part, certains de ces pays, comme Cuba, sont également victimes de
Iimpérialisme nord-américain, cest-a-dire de sa « tendance [en tant
qu’Etat] a mettre d'autres Etats sous sa dépendance politique, économique,
culturelle » (« Impérialisme », dans Trésor de la Langue Frangaise Informati-
sé, 1994). En Amérique Latine, cet impérialisme sert avant tout les intéréts
économiques capitaliste des Etats-Unis, et prend de nombreuses formes :
domination économique, interventions militaires, imposition de gouverne-
ments dictatoriaux...

3 «blanco » (Villamuz, 2004 : 35 ; Riera 2010 : 66).
4 « mandinga » (Riera 2010 : 66).
5 « mandinga blanco » (Riera 2010 : 66) : c’est nous qui soulignons.

6 «Y siel negro no se duerme, / viene el diablo blanco / y jzas! le come la
patita » (Villamuza 2004 : 35), traduction Zoé Saunier et Anne Cayuela.

7 « Cierra los ojitos, / negrito asustado, / el mandinga blanco / te puede
comer » (Riera 2010 : 66).

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.


http://webnueva.luciasolana.es/wordpress/wp-content/uploads/2016/06/2005.-20-Diciembre.%C2%A1Que-viene-el-coco-en-Toledo.jpg

La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

8 « Te va a traer codornices para ti, / te va a traer muchas cosas para ti, /
te va a traer carne de cerdo para ti, / te va a traer muchas cosas para ti »
(Villamuza 2004 : 34).

9 « Ambas coinciden en prometer alimentos, aqui un mamey y alla fruta
fresca y codornices, como si el nifio se viera obligado a dormirse con
hambre. [...] Los alimentos que la nifiera le promete al nino no parecen ser
para él, que no los podria comer por ser demasiado pequeno, sino para ella.
Entonces son mas bien el deseo de la nifiera, que tiene hambre, que con
gusto comeria un mamey bien colorado, fruta fresca, codornices [...]. Me
hace pensar que todas estas promesas de un mundo mejor, donde hay
mucho y muy rico para comer, donde las cunas tienen cascabeles y capitel,
donde la madre vuelve temprano del trabajo, son promesas, jay!, de un
mundo que ya sabe la nifiera que no existe. » (Bello 2013).

10 « El senor de casa » (Riera 2010 : 66).

11 « Ya no eres esclavo » (Riera 2010 : 66).

17 « comprar » (Riera 2010 : 66).

13« Duerme negrito » (Villamuza 2004 : 34). C'est nous qui soulignons.

14 « Cancion de cuna para dormir a un negrito » (Riera 2010 : 66). C'est nous
qui soulignons.

15 « Duerme » (Villamuza 2004 : 34).
16 « Duérmete » (Riera 2010 : 67).
17 «lindas motitas » (Riera 2010 : 66).

18 Le suffixe espagnol « -ito » a une valeur diminutive et affective (« -ito,
ta », dans Diccionario de la Real Academia Espanola, 2014). 1l est présent par
exemple dans les termes « chiquitito » (« tout petit ») et « negrito » (« petit
noir »). Ces diminutifs se retrouvent également dans la « Cancion de cuna
para despertar a un negrito » (ainsi, les expressions « negrito », « negrazo »,
« negron » sont tous des diminutifs), mais l'effet tendre et apaisant qu'ils
pourraient procurer y est rapidement contrebalancé par d’autres éléments,
comme nous allons le voir.

19 « Cancion de cuna para despertar a un negrito » (Villamuza 2004 : 38).
C’est nous qui soulignons.

20 «upa, minegro » (Villamuza 2004 : 38-39).
21 «salgay despierte » (Villamuza 2004 : 39).

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

22 « Coco, cacao, / cacho, cachaza, / j upa, mi negro, / que el sol abraza ! »
(Villamuza 2004 : 39).

23 «jupa, minegro, / que el sol abraza ! » (Villamuza 2004 : 38).

24 « que el sol abraza » (Villamuza 2004 : 39).

25 « Ya nadie duerme, / ni esta en su casa » (Villamuza 2004 : 38-39).
26 «yanadie queda / que este en su casa » (Villamuza 2004 : 39).

27 « gente en la calle / gente en la plaza ». (Villamuza 2004 : 39).

28 « Duerme negrito » est construit sur trois types de parallélismes : le pre-
mier se trouve aux vers 7 a 10, qui tous commencent par la formule anapho-
rique « Elle va tapporter [...] » (« Te va a traer [...] ») ; le deuxieme se trouve
aux vers 15 a 22, ou le vers « Travaillant, oui » (« Trabajando si ») est répété
continuellement, alternant avec d’autres vers commencant tous par la for-
mule anaphorique « Travaillant et [...] » (« Trabajando y [...] ») ; enfin, le troi-
siéme se trouve aux vers 26 a 30, qui se construisent tous sur le modele sui-
vant : « [élément déja présent dans la deuxiéme partie du chant], oui » (« [...]
si »). En plus de ces parallélismes, nous pouvons remarquer que certains
vers sont répétés deux fois : cest le cas des trois premiers vers, ainsi que
des vers « Elle va apporter beaucoup de choses pour toi » (« Te va a traer
muchas cosas para ti ») et « Pour le tout petit noir » (« Para el negro chiqui-
tito »). Pour finir, 'expression onomatopéique « yacapumba, yacapumba,
acapumba » consiste en une répétition d'un méme mot (legerement modifié
la troisieme fois). Dans le cas du poeéme « Cancion de cuna para dormir a un
negrito », la répétition se retrouve essentiellement a travers les vers « Nin-
ghe, ninghe, ninghe » et « Téte de coco / Grain de café » (« Cabeza de coco
/ grano de café »), répétés au début et a la fin du texte, ce qui donne a l'en-
semble une impression de circularité.

29 «negrito » : le terme, dans une société ou la couleur de peau est un mar-
queur social et culturel tres important, n'est pas anodin.

30 « trabajando » (Villamuza 2004 : 35).

31 « diablo blanco » (Villamuza 2004 : 35).

32 «trabajando duramente » (Villamuza 2004 : 35).
33 « trabajando y no le pagan » (Villamuza 2004 : 35).
34 «trabajando y va tosiendo » (Villamuza 2004 : 35).

35 «trabajando y va de luto » (Villamuza 2004 : 35).

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

36 « diablo blanco » (Villamuza 2004 : 35).
37 «iYano eres esclavo! » (Riera 2010 : 66).
38 «lindas motitas » (Riera 2010 : 66).

39 « con ojos grandotes / como dos ventanas / que miran al mar » (Riera
2010 : 66).

40 « el senor de casa » (Riera 2010 : 66).

41 « They could, however, indicate that the child is of mixed descent (un
mestizo). This puts the characterization of the “master of the house” into a
different context. As the poem progresses, the reader learns that the child is
“no longer a slave,” but he must rely on the “master of the house” to buy him
a suit to make him a groom. This indicates that the “master of the house,
presumed to be a White European slave owner, is the baby’s father [...] In
Spanish colonial societies, having “white blood” automatically granted
Whites full citizenship privileges. Mulattos, next in the hierarchy, could earn
citizenship rights if they proved to have a small percentage of white blood.
The baby’s mixed-blood releases him from lifelong slavery, though the color
of his skin will clearly subject him to racism » (Henderson 2013 : 58-59).

47 « Pereda Valdés puede ser considerado como el fundador de los estudios
afro-uruguayos y una figura analoga a la de otros intelectuales latinoameri-
canos que en los anos 20 y ‘30 trataron de “recuperar” el pasado africano en
sus paises, como es el caso de Gilberto Freyre en Brasil o de Fernando Ortiz
en Cuba. Estos intelectuales reaccionaron en contra del proceso de blan-
queamiento y europeizacion que la mayoria de las sociedades latinoameri-
canas habia emprendido entre 1880 y 1930; su proyecto era volver a inscribir
a los africanos y a sus descendientes en las historias nacionales, a la vez que
tratar de reconocerles su legitimo lugar en el presente » (Reid Andrew 2011 :
138).

43 « el senor de casa » (Riera 2010 : 66).

44 Le choix de l'anglicisme n'est pas anodin : dans le cas ou le texte se réfé-
rerait a une situation antérieure a 1842, comme le suggere Alice Henderson,
cela pourrait étre un moyen d’imiter les expressions utilisées par le maitre
de maison (Henderson 2013 : 59) ; dans le cas contraire, il fait directement
écho a l'impérialisme culturel nord-américain. Il est dans tous les cas un
calque du langage de 'oppresseur.

45 «Y si duermes mucho / el senor de casa / promete comprar / traje con

botones / para ser un groom » (Riera 2010 : 66-67).

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

46 « Cierra los ojitos, / negrito asustado, / el mandinga blanco / te puede
comer » (Riera 2010 : 66).

47 « Y si el negro no se duerme, / viene el diablo blanco / y jzas! le come la
patita » (Villamuza 2004 : 35), traduction Zoé Saunier et Anne Cayuela.

48 « el negro » (Villamuza 2004 : 35).

49 «le come la patita » (Villamuza 2004 : 35).
50 « negrito » (Villamuza 2004 : 39).

51 «upa, mi negro » (Villamuza 2004 : 38-39).
52 «salga y despierte » (Villamuza 2004 : 39).
53 « el amo » (Villamuza 2004 : 39).

54 « Una paloma / cantando pasa: / jUpa, mi negro, / que el sol abrasa! »
(Villamuza 2004 : 38).

55 « el cocodrilo », « la yaguaza », « la culebra », « la torcaza » (Villamuza
2004 : 39).

56 « Ya nadie duerme, / ni esta en su casa » (Villamuza 2004 : 38).

57 « Negrazo, venga / con su negraza, / jAire con aire, / que el sol abrasa!
/ Mire la gente, / llamando pasa; / gente en la calle, / gente en la plaza »
(Villamuza 2004 : 39).

58 « diga despierto / lo que le pasa » (Villamuza 2004 : 39).

59 « jQue muera el amo, / muera en la brasa! » (Villamuza 2004 : 38).
60 « El amo » (Villamuza 2004 : 38).

61 «en labrasa » (Villamuza 2004 : 38).

62 « jUpa, minegro, / que el sol abrasa! » (Villamuza 2004 : 38-39).
63 «jUpa, mi negro, / que el sol abrasa! » (Villamuza 2004 : 38-39).

64 « Coco, cacao, / cacho, cachaza » (Villamuza 2004 : 39).

Francais

Cet article s'interroge sur la potentialité subversive de trois textes latino-
américains se présentant comme des berceuses : « Duerme negrito » (chant
traditionnel caribéen), « Cancion de cuna para dormir a un negrito » (poeme
d’lldefonso Pereda Valdes, 1936), et « Cancion de cuna para despertar a un
negrito » (poeéme de Nicolas Guillén, 1958). Apres une rapide contextualisa-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



La potentialité subversive de la berceuse : « Duerme negrito », « Cancién de cuna para dormir aun
negrito », et « Cancién de cuna para despertar a un negrito »

tion et une présentation du cadre théorique a partir duquel évolue la ré-
flexion, I'article s'intéresse a la maniére dont ces textes, tout en s'inscrivant
dans le genre de la berceuse, en subvertissent parfois les modalités (for-
melles et thématiques). Il interroge également la (ou les) fonction(s) réelle(s)
de ces berceuses : ont-elles toutes pour objectif d'endormir le destinataire,
ou au contraire de le réveiller ? Cette derniere question amene enfin l'au-
trice a examiner la possibilité d'utiliser la berceuse pour subvertir I'ordre
établi, de maniere plus ou moins active - les trois textes étudiés se servant
tous des divers codes de la berceuse pour dénoncer, remettre en question,
voire appeler a la révolte.

English

This article examines the subversive potential of three Latin American texts
presenting themselves as lullabies: “Duerme negrito” (traditional Caribbean
song), “Cancion de cuna para dormir a un negrito” (poem by lldefonso
Pereda Valdes, 1936), and “Cancion de cuna para despertar a un negrito”
(poem by Nicolas Guillén, 1958). After a brief contextualization and a
presentation of the theoretical framework from which the reflection
evolves, the article focuses on how these texts, while fitting into the genre
of lullaby, may subvert its modalities (formal and thematic). It also questions
the real function(s) of these lullabies: do they all have as purpose to put the
recipient to sleep, or on the contrary to wake him up? This last question fi-
nally leads the author to examine the possibility of using the lullaby to sub-
vert the established order, more or less actively - as the three texts studied
are all using the various codes of the lullaby to denounce, question, or even
call for revolt.

Mots-clés

berceuse, subversion, esclavage, discrimination, lutte sociale, afro-
americanité

Keywords
lullaby, subversion, slavery, discrimination, fight for social justice, Afro-
Americanity

Zoé Saunier

Titulaire d’'un Master 2 en études hispanophones, Section espagnole du
Département LLCE, Ecole Normale Supérieure de Lyon, 15 parvis René Descartes
Lyon Cedex 07

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.


https://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=4178

