Textes et contextes
ISSN:1961-991X
: Université Bourgogne Europe

11]2016
Circulations - Interactions

Le motif de la mine ou le voyage merveilleux
et initiatique au centre de la terre.
Esthétique de la profondeur chez Tieck,
Hoffmann et Novalis

The Motif of the Mine or the Marvellous and Initiatory Journey to the Centre
of the Earth. Aesthetics of Depth in Tieck, Hoffmann and Novalis

01 December 2016.

Ingrid Lacheny

@ http://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=725

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0 (https://creativecom
mons.org/licenses/by/4.0/). Les autres éléments (illustrations, fichiers annexes
importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’usage spécifiques.

Ingrid Lacheny, « Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au
centre de la terre. Esthétique de la profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis »,
Textes et contextes [], 11| 2016,01 December 2016 and connection on 31 January
2026. Copyright : Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY
4.0 (https:/creativecommons.org/licenses/by/4.0/). Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations
d’usage spécifiques.. URL : http://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?

PREC



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://preo.ube.fr/portail/

Le motif de la mine ou le voyage merveilleux
et initiatique au centre de la terre.
Esthétique de la profondeur chez Tieck,

Hoffmann et Novalis

The Motif of the Mine or the Marvellous and Initiatory Journey to the Centre
of the Earth. Aesthetics of Depth in Tieck, Hoffmann and Novalis

Textes et contextes
01 December 2016.

11| 2016
Circulations - Interactions

Ingrid Lacheny

@ http://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=725

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0 (https://creativecom
mons.org/licenses/by/4.0/). Les autres éléments (illustrations, fichiers annexes
importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’usage spécifiques.

1. Interaction entre soi et les autres : ,Entdeckungsreise’
2. Interaction entre soi et soi : ,Introspektionsreise’
3. Interaction entre soi et la poésie : ,Kunstreise’

1 Dans le poéme de 1841 Le chercheur de trésors,! Eichendorff (1980 :
176-179) dépeint le mineur comme un fou creusant inlassablement les
entrailles de la terre. Son esprit mercantile et sa soif absolue de pos-
session l'ont aliéné : sa quéte perpétuelle, que I'on peut assimiler mé-
taphoriquement a un viol, se solde par une mort tragique, sorte de
punition divine faisant de lui un étre ridicule ne s'intéressant qu’a la
vanite terrestre. Merveilleuse, fantastique, magique voire mystique, la
mine - motif qui a passionné bon nombre décrivains tels que
Holderlin, Tieck, Novalis, Hoffmann, Arnim, Brentano, Hofmannsthal,
Kafka, Hesse ou encore Grass — constitue un lieu de rencontres for-
tuites et/ou fantasmées, de réves et de cauchemars ou l'individu se

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

trouve en proie a ses démons intérieurs. Descendre dans la mine re-
vient a se retrouver face a ses propres interrogations et a ses bles-
sures. La mine conduit éventuellement a une perte du sens de la réa-
lité, a une fracture, a une dissociation voire a une dislocation de
lidentité. Attirant et dangereux, le voyage au cceur de la mine corres-
pond a la fois a une tentative d'introspection et a une mort poten-
tielle. A I'époque romantique, I'exploration de l'univers anorganique et
souterrain de la mine répond a une fascination pour la nature comme
puissance mystérieuse et obscure.? De plus, dans un contexte d'in-
dustrialisation et donc de modernisation, l'exploitation des trésors
miniers trouve une place accrue, ce que souligne une grande partie
des récits. Nous proposons d’é¢tudier chez Ludwig Tieck (La montagne
aux runes3), Novalis (Heinrich von Ofterdingen®) et Ernst Theodor
Amadeus Hoffmann (Les mines de Falun®) la symbolique de la mine
sous trois angles : la mine comme voyage de découvertes essentielle-
ment scientifiques, un lieu riche d’interactions entre soi et les autres,
puis la mine comme voyage introspectif, identitaire et narcissique, et
enfin la mine comme voyage esthétique entre la poésie et soi.

1. Interaction entre soi et les
autres : ,Entdeckungsreise’

Vers la fin du XVIII€ siecle, au cours de la révolution industrielle, le
statut de mineur est revalorisé. La mine représente un lieu d’explora-
tions rendues possibles grace a des techniques de plus en plus per-
fectionnees facilitant ainsi le travail souterrain et l'exploitation des
meétaux. Percu comme une source non négligeable de revenus et
d’enrichissements, 'univers minier devient un enjeu économique et
social, un symbole de modernisme et de reconnaissance sociale. C'est
contre I'émergence d'un esprit mercantile toujours plus affirmé que
s'¢léve Jean-Jacques Rousseau dans ses Réveries 6en 1782. En effet, Tobjectif
lucratif du travail de mineur, le pouvoir destructeur de l'argent et le capitalisme naissant font
l'objet de nombreuses critiques qui attestent une forme d’'inquiétude et de désillusion face au
genre humain. Le romantisme allemand est alors partagé entre la fascination a I'égard d’'une

société qui se modernise et la crainte de voir I'esprit humain corrompu par cette nouvelle ére

et les changements qui 'accompagnent.

Dans les trois récits sur lesquels nous proposons de nous pencher, il
existe un rapport plus ou moins problématique a l'argent, méme si

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

dans Les mines de Falun, par exemple, Elis n’est nullement poussé par

un élan d’avidité en voulant apprendre le métier de mineur et explo-

rer les secrets de la mine. Doté d'une ame et d'un coeur généreus, il

cherche dans un premier temps a faire le deuil de sa mere qu'il aidait

financierement lorsqu'il travaillait comme marin. De plus, il refuse les

avances dune prostituée et lui propose son aide désintéressée,

contrairement a ses collegues qui savourent chaque instant de la féte

de maniere bruyante et désordonnée. Hoffmann critique dans son

récit l'aspect vénal du capitalisme. Aussi I'argent et la sexualité - ici la

prostitution - se font-ils ici écho. Dans la société corrompue et cor-

ruptible, le sens poétique a disparu et échappe aux marchands dans

Heinrich von Ofterdingen. Ces derniers ne pensent quau commerce
et a ses aspects bénéfiques et lucratifs. Chez Hoffmann, la soif d’Elis a
explorer la mine se trouve ailleurs que dans un simple élan cupide,

meéme si le mystérieux Torbern lui vante les « fabuleuses richesses en

minerais précieux que la mine recéle » (Hoffmann 1981-1982 : 253).7

En effet, Elis n'est pas tenté par I'appat du gain, mais par les mysteres

non €lucidés que la terre renferme. En revanche, ce voyage de décou-

vertes dans les méandres souterrains d'une terre jusque-la inconnue

finit par le faire basculer dans une démence schizophrénique irréver-

sible et incontrolable (Hoffmann 2001 : 234).

4 Dans La montagne aux runes, Christian apprend comme Elis le métier

de mineur. Il s’agit 1a d'un objectif purement professionnel qui s’appa-

rente a une envie de liberté, dautonomie financieére et sociale et d’'in-

dépendance vis-a-vis d'un environnement familial devenu trop pe-

sant. Les activités de mineur du personnage créent finalement une

dépendance malsaine a l'argent et un besoin constant de s'enrichir,
malgré les mises en garde paternelles récurrentes (Tieck 1996 : 41). Le
seul moyen pour sauver son ame consisterait de ce fait a opter pour

un comportement pieux, pour le recueillement et la pratique régu-

liere de la foi. Descendre dans la mine équivaut ici a un péché dor-
gueil et d’avarice, a une arrogance funeste (‘hybris’) comparable a
celle de Promethée (Tieck 1996 : 44). Christian se retrouve en quelque
sorte prisonnier de la mine et des trésors qu'elle possede (Tieck 1996 :
43) et s'intéresse essentiellement au bonheur terrestre sans se sou-
cier d'une quelconque forme de spiritualité salvatrice (Tieck 1996 :

45).

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

Lors de son voyage au cceur de la mine, Heinrich apprécie la beauté
des minerais et des pierres. La terre, qui lui renvoie une image poé-
tique du macrocosme, lui procure une source d’'inspiration creéatrice.
Le mineur quil rencontre, qualifi¢ de ‘chercheur de trésors’
(‘Schatzgraber’) (Novalis 1987 : 61), diverge de celui du poeme d’Ei-
chendorff. Curieux de nouvelles explorations, il convainc Heinrich
d’apprendre le métier de mineur (Novalis 1987 : 61-62) en toute mo-
destie et simplicité dans le respect de la pierre, méme si cette profes-
sion a contribué en grande partie a 'essor économique et a I'enrichis-
sement de la région (Novalis 1987 : 66-67). Le voyage dans la mine ré-
vele ici une véritable fascination pour les sciences (naturelles), la
géognosie et la géologie - aspect que les romantiques souhaitent
mettre en exergue. Le monde terrestre et la civilisation soulévent
maints questionnements anthropologiques, car 'homme éprouve des
lors le besoin de saisir le langage des pierres pour mieux appréhender
son histoire. La mine offre un intérét a la fois sociologique, ethnolo-
gique et civilisationnel, et elle ne peut manquer de piquer la curiosité
scientifique (Novalis 1987 : 77-78).

Le royaume de la Nature est étroitement lié au royaume de I'Histoire,
ce que pergoit le lecteur a la fin du récit de Hoffmann lorsque le
corps d’Elis, préservé intact dans la mine, tombe en poussiere au
contact de l'air. Dans la mine, le Temps semble comme suspendu dans
une éternité minérale : « Plantes, animaux, pierres, ¢léments etc. [...].
Ce sont des étres historiques, des étres du passé. La nature est une
cité magique pétrifiée ».3 En dehors de la mine, la temporalité et l'al-
tération vont de pair, et 'homme prend conscience de sa fragilite
corporelle. Létude de l'univers minier et de ce qu'il renferme permet
ainsi de comprendre plus aisément la nature et I'évolution humaines.
La curiosité scientifique pour les fonds souterrains dépasse alors le
golt du luxe. Dans Heinrich von Ofterdingen, le mineur respecte la
terre et ses secrets, il parvient a associer harmonieusement l'art et la

science. 9

Le mineur, par gofit et/ou par vocation, semble a la recherche de ses
origines et de ses racines au sens propre de ,Wurzel, motif que I'on
retrouve dans La montagne aux runes lorsque Christian arrache un
cri a la mandragore (Tieck 1996 : 27). La philosophie de la nature et
I'histoire naturelle se cotoient, et la recherche scientifique prend une
dimension métaphysique non négligeable, mais proche de la supersti-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

tion (Hoffmann 2001 : 236). Chez Novalis, la pierre s'apparente a un
bijou, a un talisman qui évoque le souvenir, le lien avec I'identité et la
mémoire individuelles et collectives. Elle ne possede pas de valeur
marchande a proprement parler, mais une valeur sentimentale et
symbolique qui lui confere une richesse spirituelle. L'univers minéral
et anorganique combine T'historicité, le temps et 'espace ; il pousse
'homme a tenter de saisir son role dans le macrocosme : inclus dans
un Tout, dans une globalité quil est incapable de maitriser totale-
ment, I'étre humain aspire a chercher et a trouver sa place. Le voyage
a la découverte du centre de la terre sapparente donc a un voyage de
formation'© ot la terre se présente comme un gigantesque palimp-
seste, comme un vaste ensemble de strates superposées, sur un plan
tant geologique qu'intellectuel. Lentreprise savere dautant plus
noble que la mine devient un espace ou I'Histoire de 'Homme et celle
de la Terre convergent. Lieu privilégié de villégiature a travers
I'espace-temps, la mine porte les traces voire les stigmates et les
blessures d'une histoire ou le passé peut étre déchiffré et lu, et 'ave-
nir appréhendé. Le mineur apprivoise ainsi le temps et 'espace. Est-il
pour autant une sorte de Prométhée souhaitant se mesurer a un es-
prit supérieur ? Si cela semble étre le cas chez Hoffmann et chez
Tieck, cela ne I'est nullement chez Novalis. En effet, la science (\Wis-
sen’), la connaissance (,Kenntnis’) et la reconnaissance (,Erkenntnis’)
forment une triade indissociable dans laquelle la démesure et I'arro-
gance humaines n'ont pas leur place. La mine détient un secret enfoui
que le mineur souhaite déchiffrer afin de comprendre sa véritable
identité. Plus que de la curiosité intellectuelle ou scientifique, le
voyage dans la mine représente une authentique quéte introspective
et identitaire comme le souligne le personnage de I'ermite dont le mi-

neur et Heinrich von Ofterdingen font connaissance. !!

2. Interaction entre soi et soi :
,JIntrospektionsreise’

Le voyage dans la mine est, par conséquent, motivé par une fascina-
tion pour la beauté des métaux qui renvoie a une forme de spiritualité
faisant pendant a la religion chrétienne et qui ressemble a une
croyance rejoignant le motif de la superstition chez Tieck et chez
Hoffmann. Blasphématoire, elle sexpose potentiellement a une puni-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

10

tion divine ou, du moins, s’avere incompatible avec la pratique reli-
gieuse classique et se trouve confrontée a lincompréhension hu-
maine.

La nature et la philosophie de la nature sapparentent a une forme de
religiosité. Lexpérience viatique revient a s'élever spirituellement :
I'obscurité terrestre symbolise de ce fait une ascension, un lieu de vil-
légiature certes dangereux, mais authentique, ot 'étre humain part a
la rencontre de son esprit, de son Moi intérieur et méconnu.? Le
récit Heinrich von Ofterdingen propose deux modes dacces a la
Connaissance : la voie empirique, sensible et laborieuse d'une part,
celle de la contemplation intérieure, intelligible et intuitive d’autre
part, a laquelle 'homme accede par lintrospection. Il s’agit d'une
forme de sécularisation, de religiosité empreinte d'érotisme et de
sensualité. En effet, le ventre de la terre, qui porte les traces de 'His-
toire de 'humanité et les stigmates du temps passe, invite celui qui
'explore a chercher I'explication des mysteres en lui-méme. Le travail
du mineur équivaut a celui de l'archéologue sappliquant a com-
prendre les origines de l'univers et les événements terrestres, a
émettre des hypotheses, des conjectures sur 'avenir de la terre. Selon
Fichte, le Moi absolu correspond a une quéte idéale et vaine étant
donné que le sujet se réalise dans l'action et par I'expérience. Dans la
mine, lieu privilégié de I'expérience, 'homme expérimente et explore
le passé collectif et, par la méme, son propre inconscient, sa propre
histoire.

Si les récits de Novalis, Tieck et Hoffmann mettent en scene des per-
sonnages plus ou moins a la recherche de leur identité, ils ne com-
mencent nullement de maniere identique. De fait, Heinrich est pré-
senté comme un réveur a 'ame d’enfant, bercé d'images oniriques et
d’illusions, ce qui crée d'emblée une accointance avec la démarche in-
trospective. Elis, lui, ne surmonte pas le déces brutal de sa mere. I
recherche alors un exutoire, une voie professionnelle différente dans
laquelle il parviendrait a s'épanouir, a refouler ses pensées mélanco-
liques ou, peut-étre, a retrouver I'étre cher qu’il a perdu. La mine de-
vient pour lui un lieu initiatique et métaphysique. Quant a Christian, il
décide de partir a la découverte de l'inconnu afin de fuir son quoti-
dien. La quiétude et la liberté constituent ainsi sa principale motiva-
tion. La mine savere pour lui un univers meélant le merveilleux,
'étrangeté et I'occulte. 1l fait de la nature et de la femme mystérieuse

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

quil entend chanter puis voit se dévétir dans la mine son obsession,

sa seule raison de vivre. Le macrocosme lui offre sa part de mystere,

la nature détenant un pouvoir quasi magique auquel il ne peut résis-

ter et qui 'améne a renoncer a ses convictions chrétiennes. La dé-

couverte du cceur de la terre battant comme celui d'un étre vivant se

substitue a un voyage mythique, mystique et mystificateur, empreint
de dualité dangereuse. Chez Tieck, la dualité differe de celle d’E.T.A.
Hoffmann. En effet, il n'existe pas chez Tieck de principe sérapion-

tique, de tiraillement entre les vies extérieure et intérieure. Tieck

propose un tableau plus manichéen, puisquau merveilleux - avec ce

quil a d'inquiétant et de nocturne - s'oppose la ‘banalité’ de la vie de

tout un chacun. Pour Hoffmann, le tableau est plus nuancé et marqué

d’ambivalences et de mysteres. Ainsi, les deux récits s'achévent diffé-

remment : Christian retourne a sa vie d'ermite et disparait comme ne

faisant qu'un avec le macrocosme. Son élan de liberté et daccomplis-

sement personnel a été mené a l'extréme et jusquau bout, et son

épouse récolte pour finir les miseres de sa vie terrestre telle une ma-
lédiction (Tieck 1996 : 48). Elis, quant a lui, est victime de l'attache-
ment qu’il voue aux trésors de la mine, ou il périt. Le lien qu’il tisse

avec elle est fantastique et inquiétant. Chez Tieck, le lien releéve plus

du merveilleux, un merveilleux qui va de soi et ne suscite pas l'an-

goisse, contrairement au fantastique hoffmannien. Christian apparait

donc davantage responsable de son destin et n'est pas confronté

comme Elis a des forces maléfiques qui le transforment en un pantin,

aliéné et déconnecté du monde extérieur. Selon le pere de Christian,

la piété parait étre le meilleur refuge pour pallier aux conséquences

probablement tragiques du merveilleux, mais la situation est en réali-

té plus complexe, car la religion chrétienne ne peut constituer la

seule source d'épanouissement et d'¢lévation intérieure. Lhomme a

en effet besoin d'un médiateur le poussant a comprendre qui il est

véritablement. Cet Autre qui renvoie une image de soi, équivalant a

un miroir, est incarné par le mineur. Si, chez Hoffmann, le mineur

Torbern apparait sous les traits d'un magicien inquiétant, d'un étre de

I'ombre sorti des entrailles de la terre, il correspond chez Novalis a un

passeur, a un mentor facilitant le passage du savoir (Wissen'), de la

connaissance (,Kenntnis’) a la reconnaissance (,Erkenntnis’/ ,Aner-

kennung’/ ,Dankbarkeit’). Il possede donc une triple fonction : péda-

gogique, didactique et spirituelle (Bollnow 1953).

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

11

12

13

Les réves ne sont pas de simples illusions ou des mensonges, ils ré-
velent nos désirs profonds et mettent a nu nos craintes les plus en-
fouies. Descendre dans la mine revient a accepter d’étre placé face a
ses démons intérieurs et, par conséquent, face a soi-méme (Bollnow
1953 : 189-190).

Comparer le corps humain a I'enveloppe terrestre et 'ame a ses en-
trailles signale que 'homme, dans la mine, se trouve dépouillé de tout
artifice et apparait aussi fragile que le nourrisson. La mine symbolise
ainsi le giron maternel, la terre nourriciere (Ziolowski 1990 : 42). Dans
Les mines de Falun, la descente dans la mine, si I'on se référe au rai-
sonnement freudien!®, rappelle la pénétration dans le vagin de
I'amante et, avant tout, dans celui de la mere : il s'agirait de se retrou-
ver dans un état feetal, dans une forme freudienne de ‘préconscience’.
Elis désire ardemment retrouver celle qui 'a mis au monde, et sa re-
cherche engendre une quéte sexuelle et identitaire. Sa rencontre
avec Torbern et la relation psychique et quasi magneétique que le mi-
neur etablit avec lui font du récit un voyage initiatique (Hoffmann
2001 : 215). Elis accede a son inconscient, a son passé. Suite au récit
de Torbern, les réves mélangent les univers maritime (liquidité et ho-
rizontalité) et minier (solidité et verticalité) que tout a priori op-
pose. * Leau, en se métamorphosant en roche, symbolise de maniére
organique et naturelle le passage d'un monde a un autre.

Le réve releve a la fois de la réminiscence et de la prémonition. Réver,
cest retrouver ce qui avait €té oublié ou refoule, se redécouvrir et,
dans le méme temps, aller vers ce qui était resté jusque-la encore in-
exploré. Les images mentales provoquées par l'écoute du récit de
Torbern correspondent a ce que Freud nomme les ‘réves diurnes’
[‘Tagtraume’], étant donné qu'elles surgissent pendant I'état de veille.
Elles donnent a Elis 'acces a ce monde inconnu qu'il avait déja pres-
senti auparavant. Il s’agit d'un retour aux sources, aux origines de
I'humanité et, avant tout, d'un retour a soi. Chez Tieck, Christian re-
cherche apparemment dans ce voyage initiatique (pourtant fatal) une
sorte de profondeur, d'épaisseur psychologique. Son existence ter-
restre ne lui convient pas - ou plus. Il a pour ainsi dire besoin
d’éprouver ses limites, de découvrir son Moi et ce que sa personnalité
renferme. Par opposition aux croyances chreétiennes, la découverte
du monde merveilleux de la montagne et de la mine s’avere concret et
palpable. Dans la démarche a la fois poétique et mystique adoptée par

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

14

15

les personnages de Tieck, les croyances philosophiques et la ren-
contre avec la Nature ont supplanté les croyances et les pratiques
chrétiennes.

Contrairement a Elis, Christian ne supporte pas la solitude. Il aspire
aux rencontres et aux contacts humains et n'est pas en deuil ; il se
lance en quéte d'un autre (univers), d'une spiritualité difféerente. Cela
ne correspond pas a un suicide programmé, mais a un acte de curio-
sité poeétique et spirituelle. Dans son ouvrage Das Amt des Poeten,
Ziolowski indique que la mine dépeinte par le romantisme allemand
constitue une forme allégorique de 'ame (Ziolowski 1990 : 41). Tieck
et Novalis ont toutefois souligné que l'aspect financier n'était absolu-
ment pas négligeable, méme s'ils I'ont critique et fustigeé. Si la mine
symbolise un univers fascinant et une allégorie de I'é¢tre humain et de
ses ambivalences, elle subit 'émergence de l'industrie, des perfec-
tionnements techniques et se trouve ainsi a la merci des esprits
pilleurs et mercantiles. Toutefois, le rapport quasi charnel que I'His-
toire, la religion et la sexualité entretiennent avec le monde minéral
font de ce dernier un vaste ensemble de contrées inexplorées, pro-
pice aux visions, a l'onirisme et aux fantasmes. Dans le cinquiéme
chapitre de Heinrich von Ofterdingen, le mineur associe de maniere
poétique la fleur - appartenant a la vie organique - a la vie minérale
lorsqu'il évoque les trésors souterrains.’® La conception organique
appliquée a 'anorganique rejoint les théories alchimistes des décen-
nies et des siecles antérieurs. Le va-et-vient entre l'organique et le
minéral est réaffirmé au début du XIX® siecle par Gotthilf Heinrich
Schubert (1808) 6. Le lien métaphorique entre I'organique et l'anorga-
nique reflete ensuite 'aspiration des premiers romantiques a tenter
de réinventer 'harmonie originelle et d’atteindre a un nouvel Age dor
ou I'amour et le génie seraient encore universels. Cet idéal utopique
pourrait se réaliser en déchiffrant le langage des pierres et leurs se-
crets, et cest du reste ce que révele l'étymologie du mot ‘rune.'’ La
mine ne représente pas un simple ‘trou dans le sol, elle est dotée d'un
¢élan vital, d'une énergie dans laquelle 'Thomme puise force et richesse
intérieures (Ziolowski 1990 : 46-47).

La mine dissimule, en effet, un langage symbolique et secret, ce qui
ne la rend que plus mystérieuse. Tentatrice, sensuelle, elle incarne a
la fois la protection et I'érotisme. Métaphore de l'intériorisation et de
lintrospection, symbole du ventre maternel et maternant, elle prend

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

également les traits de 'amante que 'homme fragile ou fragilisé (Elis

subissant le déces de sa meéere ou Christian face aux affres de l'exis-

tence) serait susceptible de convoiter. Descendre dans la mine, cher-

cher a en percer les secrets, équivaudrait dans le premier cas a un

acte sexuel et, dans le second, a une mise a nu incestueuse (Elis) ou

érotisée (Christian), comme le souligne Sigmund Freud dans son in-

terprétation des réves.!® La reprise, par Freud et par Jung, des topoi

romantiques 1 4 lappui de leurs raisonnements atteste la modernité

du motif de la mine. Allégorie de l'inconscient et a fortiori de l'étre

humain et de sa conception, la mine, lieu de 'anorganique par excel-

lence, représente néanmoins un univers charnel ou se matérialise de

facon fantasmeée l'acte sexuel : tout individu qui s’y aventure, comme

on le voit avec Christian ou Elis, peut donc s’y perdre personnelle-
ment et/ou physiquement. La perte géographique puis mentale des
reperes est marquée principalement par le jeu entre la verticalité en

tant quascension et élévation et la verticalité comme chute mortelle

ou le fait de ‘descendre’ (;hinuntergehen’) correspond a une mort

éventuelle (,untergehen’/ ‘périr). Ce phénomene est tres marque

chez E.T.A. Hoffmann, ou le narrateur compare ponctuellement cet

univers a I'Inferno de Dante 20 : « On se croirait a I'endroit méme ou

Dante descendit dans I'Enfer et en contempla toute l'horreur et
toutes les irrémissibles tortures » (Hoffmann 1981-1982 : 257).2! Le
chant 5 de la premiere partie de la Divine Comédie décrit la rencontre

de Dante avec Minos qui « s'y tient horriblement, et grogne ; il exa-

mine les fautes a l'entrée ; juge et bannit selon quil entortille ».2

LEnfer possede les mémes caractéristiques que celles de la mine : il

est obscur et effrayant. Labsence de toute vie organique, l'aridité du

paysage et son aspect de désolation rendent cette atmosphere mor-

bide ou la vie semble fossilisée (Hoffmann 2001 : 221). Les pierres pos-

sedent des « formes étranges qui ressemblent tantot a de gigan-

tesques animaux pétrifiés, tantot a des colosses humains » (Hoffmann
1981-1982 : 257) 23Les roches ont l'apparence de démons, « des monstres horribles

tendant vers [Elis] leurs bras immondes de polypes » (Hoffmann 1981-1982 : 258).

24La roche

offre, par conséquent, un spectacle de cauchemar et d'effroi. La verticalité, synonyme ici de descente et non d’ascension,

renforce lidée de profondeur. Chez Novalis, Heinrich découvre quant a lui la verticalité au sens d’ ‘élévation’ et

d’enrichissement spirituel : le voyage dans la mine devient ici quéte esthétique et rencontre avec un idéal poétique proche

de la transcendance.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

16

17

3. Interaction entre soi et la poé-
sie : ,Kunstreise’

Selon Friedrich Schlegel, « en philosophie le chemin qui méne a la
science passe nécessairement par l'art, comme le poete, a l'opposé,

ne devient artiste qu'a travers la science » (Schlegel 1996 : 181). 25Ainsi,
Heinrich von Ofterdingen parvient a se découvrir une dme de poéte durant son voyage

d’apprentissage lui permettant de découvrir l'univers minéral. Le récit de Novalis souligne le
rapport entre le visible et I'invisible, la possibilité d'une union harmonieuse entre la nature et
l'esprit, la transformation du fini en infini et la romantisation de la nature correspondant au
programme esthétique des freres Schlegel dans leurs célebres fragments de I'Athenaum. Par
la philosophie et la science, Novalis vise a métamorphoser le sensible, le sensuel en spirituel,
ce qui nest réalisable que si le monde terrestre gagne en magie. Wanning présente la

premiere partie de Heinrich von Ofterdingen, ,Die Erwartung®, comme un « monde sensuel

figé » (Wanning 1996 : 169) 26libéré de toute contrainte et la seconde partie, non achevée, ,Die Erfiillung’, comme
Iunion de Tamour et de lesprit empli de poésie. Le roman serait « 4 la fois une anticipation de IAge dor et
T'accomplissement esthétique d'une conception historico-philosophique ».2

Le voyage dans la mine, empreint chez Novalis dhistoricité et de spi-
ritualité scientifique et esthétique, donne acces a un monde supé-
rieur via un passeur qui, sous les traits d'un mineur et d'un ermite,
fait le lien entre le monde extérieur et le monde souterrain. Le pas-
seur, circulant librement entre 'organique et I'anorganique, se trouve
dans un état d'oscillation permanente. Messager ou guide spirituel, il
devient chez Hoffmann un étre relevant de 'au-dela, un revenant me-
nacgant, chez Tieck un tentateur quasi diabolique. Cet aspect négatif
est renforce par la présence fantastique (Les mines de Falun) ou mer-
veilleuse (La montagne aux runes) de la reine ou, plus exactement, de
la gardienne de la mine. Chez Novalis, le seul individu qui garde et ha-
bite la mine est un ermite. Ce dernier joue le role de médiateur et
aide Heinrich a trouver son « centre en lui-méme » (Schlegel 1996 :
229).%8 La mine, chez Novalis, représente un lieu de poétisation et
d’inspiration ou la vie contemplative?? soppose a la vie active des
marchands et au monde des affaires des philistins. Lironie vient du
fait que ce sont d’abord les marchands qui devinent 'ame poétique et
le génie créatif d’'Heinrich, étant donné les nombreuses manifesta-
tions de sa sensibilité et son penchant pour le merveilleux (Novalis
1987 : 25). Ce génie ne s'épanouit que dans une relation simple, inno-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

18

cente et quasi naive avec soi-méme. Il appartient donc au poete de
garder son ame denfant pour étre en mesure de (re)découvrir son
Moi oublié et de se dépasser.

L'enfance est percue par les romantiques comme une période clé de
la vie, nimbée de réves et d'illusions poétiques ou le temps parait fige.
Chez Tieck et Hoffmann, le passage a I'age adulte s'accomplit par une
rupture brusque : Christian prend le chemin de I'émancipation en
quittant ses parents et Elis décide de devenir mineur apres I'éloigne-
ment définitif d’avec sa meére. Dans les deux cas, la mélancolie et la
nostalgie accompagnent la séparation physique entre 'homme et ses
racines. Le cri que Christian arrache a la mandragore symbolise au
sens propre la perte de I'enfance (Tieck 1996 : 27). Dans une solitude
méditative et contemplative, seul face a la nature, Christian se remé-
more les souvenirs palpables de son enfance (Tieck 1996 : 26). Ces
souvenirs sont encore davantage accentués lorsque les enfants jouent
sous ses yeux. En devenant mineur, il éprouve le besoin de rejoindre
un stade qui précede l'enfance et souhaite ainsi comprendre ses ori-
gines. Puis, lorsqu’il devient pere, son envie de retrouver ses parents
et, en particulier, son propre pere se manifeste : 'amour paternel re-
joint 'amour filial. Toutefois, sa quéte identitaire est vouée a I'échec
et se meut en une aliénation irréversible, des lors que Christian ne
pense plus qu'a sa rencontre avec la fée de la mine et au travail sans
relache qui lui donne satisfaction. Son pere le met en garde sur ses
motivations véritables et souligne que son arrogance, son sentiment
de toute puissance lui font oublier son ame d'enfant et donc ses ra-
cines. Chez Hoffmann, la rencontre avec la reine de la mine contraint
Elis a s'¢loigner des hommes, elle le plonge dans un univers fantas-
tique duquel sa mere est absente, malgré tous les espoirs qu'il avait
pu placer dans sa démarche. Heinrich, quant a lui, part en villégiature
avec sa mere. Il ne connait pas, dans ce cas, de séparation brutale et/
ou définitive. Pourtant conscient de la vanité terrestre, il ne se trouve
jamais plongé dans un état mélancolique, mais préserve pendant tout
le récit son ame d'enfant et de poete. Dans la mine, il est confronté a
sa vie terrestre et a son bonheur d’ici-bas. Ses souvenirs d’enfance
sont ravivés et son existence s'inscrit concretement pour l'éternité
dans un livre que détient un ermite rencontré au cours de son voyage
dans le ventre de la terre. Il y découvre, dans une langue quil ne
connait pas (le provencal), le chemin qu'il a jusque-la parcouru sans

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

19

20

que la suite lui soit dévoilée, dans la mesure ou il lui semble non
achevé. La mine symbolise donc un patrimoine et un héritage a la fois
universels et individuels portant les ‘souffrances de l'enfantement’
(‘Geburtswehen) Novalis : 87) et conduisant tout homme qui y des-

d30

cend °” a s'interroger sur sa condition dhomme ou de poéte, comme

Heinrich.

Seule la reine de la mine, figée dans une éternité minérale, garde son
pouvoir de séduction. Erotisée chez Tieck et Hoffmann, elle res-
semble a une déesse qui s'oppose a I'épouse, dont la vieillesse efface
progressivement le pouvoir de séduction. Les charmes de l'univers
minéral plongent Christian dans une ivresse qui lui fait perdre les
sens et la raison (Tieck 1996 : 31), car le chemin qui y conduit est dan-
gereux (« der gefahrliche Weg », Tieck : 31). Ce danger, mélé de magie
et de mystere, éveille toutefois sa curiosité et le guide vers une
« grande forme féminine » (Tieck 1996 : 32)3! a lallure surnaturelle
(Tieck 1996 : 32), belle et puissante, qui le touche au plus profond de
lui-méme. La perte des sens s'accompagne alors d’'une perte identi-
taire ou des sentiments contradictoires - joie, mélancolie et nostalgie
- envahissent Christian (Tieck 1996 : 34). Comme dans Les mines de
Falun, la figure féminine de La montagne aux runes obsede le person-
nage principal et traque son inconscient. Symbole de la montagne
elle-méme (Castein 1987 : 53)32, elle apparait comme un étre ambigu,
mélant 'anorganique a la chaleur du feu - érotisme magnétique - et
le minéral a I'eau - attraction et pouvoir des esprits élémentaires tels
que les ondines (Tieck 1996 : 32-33). Le narrateur omniscient a en-
suite recours a la ligne serpentine et a la métaphore aquatique pour
décrire les cheveux noirs bouclés et ondulés quelle dévoile en faisant
glisser un voile d'or. Son physique contraste avec celui d’Elisabeth,
blonde et mince, dont la beauté éphémere ne ravit quun temps
Christian (Tieck 1996 : 36). Le voyage dans la mine, la rencontre avec
la mystérieuse créature et ses trésors créent la magie minérale et la
folie naissante qui s’enracine dans le Moi de Christian et d’Elis et les
aveugle (Tieck 1996 : 43).

Ces aspects sont absents du récit de Novalis ou Heinrich ne détourne
jamais son ame de la fameuse fleur bleue, symbole d'amour et de poé-
sie, et parvient a rendre éternelle la beauté de la nature terrestre.
Chez Novalis, Tieck et Hoffmann, il existe toutefois bien une relation
sensuelle et charnelle avec la terre et ses profondeurs. La mine, allé

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

21

22

23

gorie d'un idéal féminin dangereux (Tieck, Hoffmann) ou poétique
(Novalis), constitue un lieu de méditation, de liberté et d’émancipa-
tion, un chemin a la fois initiatique et esthétique.

Dans Heinrich von Ofterdingen, 'érotisme et la poésie passent par la
musique, comme le mineur le souligne dans le cinquieme chapitre de
la premiere partie (Novalis 1987 : 70). Dans le premier chant, la mine
est dépeinte comme la fiancée du mineur (Novalis 1987 : 70). Le mi-
neur entretient avec elle une relation d’'amour privilégiée, charnelle et
intime. 11 a, de ce fait, la tache de déceler ses mysteres et, tel un
amant, de s'y abandonner. 33 Ainsi personnifié et érotisé, I'univers mi-
néral fascine Heinrich qui puise dans les chants du mineur l'inspira-
tion poétique (Novalis 1987 : 74).

Outre la sexualité et 'érotisme esthétique, la terre possede un lan-
gage qui lui est propre, mystérieux et hiéroglyphique, qui s'apparente
a une langue secrete. Seul le poéte véritable, grace a son statut privi-
légié, semble pouvoir trouver acces a cette insaisissable ‘nature par-
lante’ Selon Torbern, le mineur possede un don de clairvoyance qui
lui permet, dans les profondeurs, de « reconnaitre [...] ce qui se cache
la-haut, par dela les nuages » (Hoffmann 1981-1982 : 257).34 La des-
cente dans la mine correspond ici a une ascension mystique et spiri-
tuelle rejoignant les pensées de Novalis et de Rimbaud sur le carac-
tere omniscient et divinatoire du poete qui « a pour nom le
voyant ».3° Novalis percoit le poéte comme un étre doué de raison et
dont la démarche reste inscrite dans un processus qu’il ne saurait ex-
pliquer, puisque son génie est naturel 36. Chez Hoffmann, et plus par-
ticulierement dans « Les Freres de Saint-Sérapion » d'ou le récit Les
mines de Falun est issu, le processus de création, naissant de la sensi-
bilit¢ du poete, reste toujours lié a une démarche consciente. Le
poete sérapiontique peut étre qualifié de ‘voyant, dans la mesure ou
c’est a lui quincombe la recherche de la Vérité. Le substantif ‘voyant’
possede une origine biblique antérieure au fait que le mot exprime
« la fonction du poete ou plutdt la nature spécifique du génie poe-
tique, déterminé par la puissance de la vision, qu'elle soit orientée
vers la péneétration du passé ou vers l'exploration de l'avenir » (Rim-
baud 1975 : 27).

A partir du XVIII® siécle, le don médiumnique est désacralisé. Le
voyant devient un étre hors du commun et perd son statut de pro-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

phete. Le qualificatif de ‘voyant’ renvoie a I'ésotérisme et a la mys-
tique. Le romantisme allemand, avec le terme de ,Seher’, alimentera le
glissement de la sphere biblique vers l'univers poétique. Dans une
lettre a Georges Izambard de mai 1871, Rimbaud affirme qu'il « veu[t]
étre poete, et [...] travaille a [se] rendre voyant » (Rimbaud 1975 : 113).
Le 15 mai 1871, il ajoute, dans une lettre a Paul Demeny, que le travail
de voyance est de longue haleine et suppose une mobilisation de
presque tous les sens. Devenir voyant présuppose donc un travail de
virtuose, d’'introspection et de réflexion auquel la raison vient préter
main forte. Néanmoins, une part de folie et de créativité demeure,
pour Rimbaud, nécessaire au travail du poete : « le poete se fait
voyant par un long, immense et raisonné déreglement de tous les
sens » (Rimbaud 1975 : 137). 1 doit recueillir I'essence méme de ses
amours et de ses passions. Cela implique donc qu'il lui faut apprendre
a se connaitre soi-méme et a s'élever a un rang divin. Le poete est, tel
Prométhée, un « voleur de feu » (Rimbaud 1975 : 140) et un devin, au
méme titre que le Tiresias de Sophocle. Il possede le don de la vision
spirituelle et d'ouverture du regard intérieur. Le poete percoit l'invi-
sible et accéde a la connaissance du monde des esprits, il représente
en ce sens une sorte de médiateur entre le céleste et le terrestre.
Chez Hoffmann, le don de voyance se distingue de la sphere pure-
ment religieuse et mystique, comme ce fut le cas pendant la seconde
moitié du XVIII® siecle, pour se tourner vers une spiritualité plus pan-
théiste. Si, dans Les Hymnes a la nuit par exemple, Novalis place
'homme au plus pres de la nature et du cosmos, Hoffmann, dans Les
Fréres de Saint- Sérapion, insiste en revanche sur les rapports qu'il
entretient avec les autres. Il integre 'homme dans une sphere sociale,
non détachée de l'existence terrestre, mettant davantage l'accent sur
ses dons artistiques que sur un environnement purement idéaliste. Le
principe hoffmannien sérapiontique constitue l'alliance entre la créa-
tion poétique et la voyance et ne résulte pas d'une invention arbi-
traire, mais d'une vision aigué du réel. Limagination, le génie et le réel
(authentique) coexistent ; le poete doit réellement voir l'objet de sa
création, il est indispensable quil se le représente concrétement a
laide d'images, avant de le concrétiser sur une toile, une feuille ou
une partition. La vision préexiste a la fixation artistique. Le don de
voyance n'est pas donné a tous les individus, il nécessite de la maturi-
té et un travail d'apprentissage. Lartiste doit apprendre a voir, et Tor-
bern applique la méme conception au travail minier. Le mineur de-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

vient des lors un artiste a part entiere, un voyant qui n'accede a la Vé-
rité quapres une période d'apprentissage du métier et de la percep-
tion en général. Cet apprentissage, qui ne releve pas d'une attitude
contemplative, apparait déterminant pour extérioriser le ‘dedans) le
monde intérieur. Dans La montagne aux runes, le mineur souligne
que Christian n'est pas encore prét a saisir les mysteres souterrains
(Tieck 1996 : 30), méme s'il essaie d’attirer son attention sur la magie
et les secrets que les roches renferment. Les pierres, selon lui, rap-
pellent des étres vivants qui se meuvent et lui tiennent compagnie
(Tieck 1996 : 30). Dans un premier temps, elles livrent a Christian des
sons et des intonations non articulés (Tieck 1996 : 31), puis prennent
corps sous les traits d'une tentatrice. Le méme phénomene se re-
trouve également chez Hoffmann. Le mineur, tout comme le poete,
est invité a apprendre a déchiffrer la langue secrete de l'intériorité. La
mine, lieu de révélations et de chute ascensionnelle, attire celui qui
I'explore dans le tréfonds de son inconscient et dans les blessures de
son passe, ce qui s'avere fatal pour Elis et le plonge dans une folie in-
curable. Heinrich von Ofterdingen, lui, éprouve le besoin de com-
prendre le langage de la nature (Novalis 1987 : 9). Chez Tieck, le pere
de Christian s'était rapproché de cet idéal sans jamais l'atteindre, mais
il s'agissait du langage végétal et non minéral (Tieck 1996 : 28). Lacces
a une forme de connaissance supérieure s'effectue dans un premier
temps par le biais des réves, du langage onirique (Novalis 1987 : 10-11/
Tieck 1996 : 28). Chez Novalis, le motif romantique de la fleur bleue
méle a la fois le réve, 'amour, 'enfance, la spiritualité et le langage de
la nature. De plus, il associe le monde végétal, organique (‘fleur’) et le
monde minéral (‘bleue) adjectif évoquant non seulement l'eau, mais
aussi le métal et sa froideur). Si Heinrich parvient a s'‘émerveiller sans
arriere-pensées de I'univers anorganique de la mine, cela est di a sa
prédisposition poétique. Le poete, en effet, comprend la nature, sa
magie et son langage. La poésie représente le seul moyen de retour-
ner aux sources profondes du Moi et a ses origines (Novalis 1987 : 45).
Si Elis et Christian sont persuadés de décrypter le langage du macro-
cosme, Heinrich éprouve plus modestement le besoin de le com-
prendre. Lacces au sens se mérite et sapprend. Dans la mine, Hein-
rich découvre la poésie et ses secrets (Novalis 1987 : 75) : il rencontre
un ermite qui possede un ouvrage étrange et apparemment inachevé
auquel Heinrich a acces. Le livre constitue le miroir de son Moi poé-
tique, les mots y prennent vie (Novalis 1987 : 90). Ce n'est pas un ou-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

24

25

vrage prophétique, étant donné que cest a Heinrich d’écrire la suite
de son histoire, mais il posseéde un caractere cathartique, un moment
de révélation intense qui confere au poete un statut privilégié doté
d'une clairvoyance évidente et innée (Novalis 1975 : 94).%7 Dans la
mine, ou les mémoires collective, universelle et individuelle se re-
fletent, s'inscrivent I'Histoire et la poésie, raison pour laquelle Novalis
a recours a la métaphore minérale pour décrire le poete (Novalis
1987 : 110). 38

Le langage secret et symbolique de la mine fait sombrer Elis dans la
folie, comme si I'acces aux mysteres de la mine ne pouvait se trans-
mettre. Elis dévoile ce qui aurait di rester ancré dans la sphere de
I'intime, car le chemin de la Connaissance, le chemin de l'identité ap-
partient a chacun. Chaque individu doit résoudre seul 'énigme, sortir
du labyrinthe de son inconscient, de ses méandres et de ses dédales.
Seul Heinrich semble sensible au langage poétique et onirique. La
mine n’a, ainsi, pas les mémes effets sur sa personnalité que sur celle
d’Elis et de Christian. Si le réve s’assimile au cauchemar ou a la folie
chez les deux derniers personnages, il s'avere enrichissant chez Hein-
rich, ce qui rejoint la théorie de Schubert percevant le langage du
réve comme un ensemble symbolique d'« abréviations » et de « hiéro-

glyphes » plus « approprié a la nature [..] que notre langage de
mots » (Schubert 1982 - 61) 39et révélant le « poete caché en nous » (Schubert 1982 :

94).40

Le réve, chez Novalis, correspond a une phase cruciale de créativité.
Il constitue un passage nécessaire a la construction identitaire et ar-
tistique. Chez Hoffmann, en revanche, le réve s'apparente souvent a
la prémonition, a la relation magnétique ou au cauchemar et vient
dans ce cas perturber le sujet et le pousser parfois dans ses derniers
retranchements. Chez Novalis, la transcendance, le dépassement du
Moi via le réve et le génie poétique dépassent la volonté de mettre en
avant une quelconque unité ou harmonie cosmique. La démarche
savere plus spirituelle que mystique, contrairement aux pensées et
valeurs chretiennes qui sous-tendent le récit de Tieck. En apprenant
le langage de la Nature et en cherchant ses propres racines, Heinrich
ne s'¢loigne pas pour autant de la civilisation, il s’y plonge et part en
quéte de son histoire. Christian et Elis, quant a eux, s'isolent de plus
en plus et se laissent aveugler par leur aliénation. Contrairement a
lermite dans Heinrich von Ofterdingen, Christian et Elis deviennent a

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

26

27

leur tour prisonniers de la mine. En effet, a la différence de Novalis,
Hoffmann dépeint le monde anorganique comme dangereux. Dans
Les mines de Falun, il n'existe pas véritablement de glorification*! de
la mine, mais plutot une mise en garde, car la descente correspond a
une perte des reperes geographiques et des reperes du Moi. Chez
Tieck et Hoffmann, l'introspection se transforme en attitude contem-
plative pétrificatrice et non en creéativité artistique tandis que, chez
Novalis, le poete comprend les hiéroglyphes de la mine et se forge
une conception individuelle de l'infini empreinte d'universalité.

Lunivers minier décrit dans ces trois récits atteste donc de maniere
antinomique a la fois une forme de ‘lithophilie’ et une forme de ‘litho-
phobie’ ou la frontiere entre les deux s’avere ténue. Les motifs ro-
mantiques de la mine comme le symbole érotique de la femme, de
l'enfantement ou de l'accouchement de la terre ont été dans ce cas
réutilises.

Le minéral doit-il fasciner ou effrayer ? Doit-il étre seulement
contemplé ? Lexploitation miniére a des fins économiques n'est-elle
pas une erreur ? Ces interrogations n'ont rien perdu de leur actualite
dans le cadre des débats qui ont lieu actuellement autour de I'aban-
don de I'énergie nucléaire au détriment des ressources fossiles et de
limpact d'une exploitation potentielle du gaz de schiste. Christian
Enzensberger, dans son ouvrage inachevé Nicht Eins und Doch. Ges-
chichte der Natur publié en 2013, souligne d’ailleurs a travers son
personnage principal - qui n'est autre que lui-méme - que le minéral
devrait rester a I'état pur, intact et non transformé en quelque forme
que ce soit ou pour telle ou telle fin, quelle soit économique ou artis-
tique.

Ackermann, Jennifer (2008). Die drei-
fache Verfiihrung in den romantischen
Bergwerken - eine Analyse zu Tieck,
Novalis und Hoffmann. Miinchen/ Re-
gensburg : Grin.

Bollnow, Otto Friedrich (1953). Unruhe
und Geborgenheit im Weltbild neuerer
Dichter. Stuttgart : Kohlhammer.

Castein, Hanne (1987). Ludwig Tieck,
Der blonde Eckbert, der Runenberg.
Erlauterungen und Dokumente. Stutt-
gart : Reclam.

Dante, Alighieri (2003). La Divine Co-
médie. Traduit de litalien, présenté et
annoté par Didier Marc Garin. Paris :
Editions de la Différence.

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la

profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

Eichendorff, Joseph (1980). Poésies/Ge-
dichte. Traduction dAlbert Spaeth.
Paris : Aubier.

Freud, Sigmund (1972). Die Traumdeu-
tung. Frankfurt am Main : Fischer.

Hoffmann, ET.A. (1981-1982). Les Freres
de Saint-Sérapion, traduction d'Albert
Béguin et de Madeleine Laval. Paris :
Phébus.

Hoffmann, ET.A. (2001). Samtliche
Werke. Die Serapions-Bruider. Frankfurt
am Main : Bibliothek deutscher Klassi-
ker.

Lacheny, Ingrid (2011). « Les Mines de
Falun d’E.T.A. Hoffmann : une inversion
de la quéte identitaire platoni-
cienne ? », in : Le texte et Iidée ; 25, 67-
92.

Lacheny, Ingrid (2012). « Die Elis-Figur
bei Georg Trakl und E.T.A. Hoffmann :
asthetischer Dualismus und Offenba-
rungskraft der Bilder », in : ET.A.
Hoffmann-Jahrbuch ; 20, 127-138.

Lacoue-Labarthe, Philippe/ Nancy,
Jean-Luc (1978). LAbsolu littéraire.
Théorie de la littérature du romantisme
allemand. Paris : Seuil.

Liard, Véronique (2007). Carl Jung
« Kulturphilosoph ». Paris : PUPS.

Margantin, Laurent (1998). Systeme mi-
néralogique et cosmologie chez Nova-
lis : ou les plis de la terre. Paris, Mont-
réal : UHarmattan.

Margantin, Laurent (2012). Novalis ou
'écriture romantique. Paris : Belin.

Novalis (1973). Fragments. Fragmente.
Paris : Aubier Montaigne.

Novalis (1987). Heinrich von Ofterdin-
gen. Stuttgart : Reclam.

Novalis (1996). Die Christenheit oder

Europa und andere philosophische

Schriften. Koln : Kbnemann.

Rimbaud, Arthur (1975). Lettres du
voyant. Geneve : Droz.

Rousseau, Jean-Jacques (2010). Les ré-
veries du promeneur solitaire. Paris :
Champion.

Schlegel, Friedrich (1971). Kritische
Schriften. Miinchen : Carl Hanser Ver-
lag.

Schlegel, Friedrich (1978).
« Athenaums »-Fragmente und andere
Schriften. Stuttgart : Reclam.

Schlegel, Friedrich (1996). Fragments.
Traduction et présentation de Charles
Le Blanc. Paris : José Corti.

Schubert, Gotthilf Heinrich (1808). Die
Ansichten von der Nachtseite der Na-
turwissenschaft. Dresden.

Schubert, Gotthilf Heinrich (1968). Die
Symbolik des Traumes. Heidelberg :
Lambert Schneider.

Schubert, Gotthilf Heinrich (1982). La
symbolique du réve. Traduction de Pa-
trick Valette. Paris : Albin Michel.

Tieck, Ludwig (1952, 1996). Der Runen-
berg. Stuttgart : Reclam.

Wanning, Berbeli (1996). Novalis zur
Einfithrung. Hamburg : Junius.

Ziolowski, Theodore (1990). Das Amt
der Poeten, die deutsche Romantik und
ihre Institutionen. Traduction de Lo-
thar Miller. Stuttgart : Klett.

1 Der Schatzgraber

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

2 Nous pensons ici aux études de Jacob Bohme et Henrik Steffens qui ont
joué un role central en matiere de philosophie de la nature

3 Le récit conte l'histoire de Christian, un jeune homme qui quitte un jour
sa famille pour gagner son indépendance et se confronter au monde. Sa
rencontre avec l'univers minier correspond a la fois a une découverte éro-
tique et a une perte identitaire qui se solde par une vie dermite laissant
derriere lui femme et enfant.

4 Dans ce récit, Heinrich part avec sa mere en voyage et découvre les tré-
sors de l'univers minier. Ce voyage initiatique s’avere enrichissant sur le plan
humain et sur le plan esthétique. En effet, Heinrich, a travers plusieurs ren-
contres décisives, y puise son identité profonde et son ame de poéte, sans
oublier pour autant ses racines.

5 Le récit hoffmannien narre la vie du marin Elis Frobom qui, désespéré
par la mort de sa mere, se laisse convaincre par Torbern - étre mystérieux
et venu d'un autre monde - a devenir mineur. Si son travail est pénible ; son
amour pour Ulla, la fille de Pehrson Dahlsjo, son patron, lui permet de re-
trouver son enthousiasme. Torbern l'avertit séverement en lui assurant qu'il
mourra si son travail dans la mine ne s'appuie pas sur un amour sincere et
fidele envers les roches et les métaux, car il ne pourrait aimer une autre
femme que celle du monde des profondeurs. Elis finit par ne plus attacher
d’importance a cette mise en garde et décide d'épouser Ulla. Le jour de son
mariage, poussé par 'envie d'offrir a sa future épouse I'almandine, sorte de
pierre philosophale symbole de I'amour durable, il se risque a pénétrer dans
la mine et y disparait. Apres de nombreuses années, Ulla le retrouve intact
et apparemment pétrifié. Elle rend I'ame sur son cadavre qui, a ce moment,
commence a tomber en poussiere.

6 « Le regne minéral n'a rien en soi d’aimable et d’attrayant ; ses richesses
enfermées dans le sein de la terre semblent avoir été €éloignées des regards
des hommes pour ne pas tenter leur cupidité. [Lhomme] fouille les en-
trailles de la terre, il va chercher dans son centre aux risques de sa vie et
aux dépens de sa santé des biens imaginaires a la place des biens réels
qu'elle lui offrait d’elle-méme quand il savait en jouir. Il fuit le soleil et le jour
qu’il n'est plus digne de voir ; il s'enterre vivant et fait bien ne méritant plus
de vivre a la lumiere du jour » (Rousseau 2010 : 123)

7 « Er sprach von dem unermefSlichen Reichtum der Erzgrube an dem
schonsten Gestein » (Hoffmann 2001 : 215)

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

8 « Pflanzen, Tiere, Steine, Elemente etc. [...]. Es sind vergangene, ges-
chichtliche Wesen. Die Natur ist eine versteinerte Zauberstadt » (Novalis
1973 : 212-213).

9 Les reflexions de Jacob Bohme (1575-1624) dont le mysticisme contribua
a I'émergence du mouvement piétiste au XVIII® siecle influent directement
sur le récit. Schlegel, dans ses Fragments 120 et 135, souligne le lien étroit
entre art et science et 'importance des réflexions de Bohme.

10 Nous pensons ici au Wilhelm Meister de Goethe, méme si le voyage de
formation dont il est ici question releve d'une quéte esthétique.

11 « Ihr seid verkehrte Astrologen. [...] Jene studieren die Krafte und
Einflisse der Gestirne, und ihr untersucht die Krafte der Felsen und Berge,
und die mannigfaltigen Wirkungen der Erd- und Steinschichten. Jenen ist
der Himmel das Buch des Zukunft, wahrend euch die Erde Denkmale der
Urwelt zeigt » (Novalis 1987 : 86). Cet aspect est développé dans notre ar-
ticle (Lacheny 2011 : 67-92) qui analyse le récit des Mines de Falun comme
une éventuelle inversion de la quéte identitaire platonicienne.

12 « Die Tiefen unseres Geistes kennen wir nicht. - Nach Innen geht der ge-
heimnisvolle Weg. In uns, oder nirgends ist die Ewigkeit mit ihren Welten,
die Vergangenheit und Zukunft » (Novalis 1996 : 103).

13 « Unten im Traume bezieht sich sehr haufig auf die Genitalien, das
gegensatzliche oben auf Gesicht, Mund oder Brust » (Freud 1972 : 399).

14 La présence étroite de I'horizontalité et de la verticalité symbolise I'axe
christique, cher aux Romantiques et renvoie a une omniprésence déiste
dans la nature et dans 'homme.

15 « Aber welches kostliche Gewachs bliiht ihm auch in diesen schauerli-
chen Tiefen » (Novalis 1987 : 69).

16 En héritier direct de la philosophie de Schelling, Schubert voit I'univers
en mouvement et changement perpétuels ou les astres et les planetes
jouent un role prépondérant. Les métaux, les cristaux et les minerais repré-
sentent quant a eux une réjouissance pour les yeux et donnent l'illusion ma-
gique de porter en eux le noyau, la source originelle du monde organique.
Lhomme bien souvent trop contemplatif et satisfait a tort de sa condition,
doit aspirer a la plénitude, a I'Infini, déceler tous les mysteres terrestres et
avoir la conviction de tendre vers une forme d'éternité sinon corporelle, du
moins spirituelle. Cela rejoint la théorie platonicienne de la Connaissance :

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

pour accéder a un monde supérieur, 'étre humain doit s'éveiller de sa tor-
peur.

17 ‘runa’ signifie ‘secret’ et ‘runen, en vieil haut allemand ,raunen ,geheim-
nisvoll reden’ (‘parler de facon mystérieuse’).

18 Le renvoi a Freud doit rester prudent. Carl Gustav Jung reproche en effet
au psychanalyste de vouloir « expliquer [une névrose] par un événement
survenu dans la petite enfance ». « La doctrine du refoulement de la sexua-
lité infantile » ne saurait étre la clé de tous les désordres psychiques (Liard
2007 : 126).

19 Nous pensons ici a l'alliance des contraires (la mine comme lieu oxymo-
rique associant l'effroi et la fascination), a la femme comme incarnation de
la mine et a 'union entre macrocosme et microcosme. Jung, comme le sou-
ligne Véronique Liard (2007 : 140), sest défendu d'étre qualifi¢é de ‘roman-
tique), car selon lui les Romantiques s'attachent a un mode de pensée plus
intuitif que rationnel et empirique.

20 Outre Dante, le mythe d’'Orphée et sa descente aux Enfers pourrait étre
également explore afin de souligner que le motif de la verticalité associe la
mort a une forme de quéte spirituelle

21 « Man sollte glauben, hier sei Dante herabgestiegen und habe den Infer-
no geschaut mit all seiner trostlosen Qual, mit all seinem Entsetzen » (Hoff-
mann 2001 : 220).

22 « Cosi discesi [...] Stavvi Minos orribilmente, e ringha : essamina le colpe
nell'entrata ; giudica e manda secondo ch’avvinghia » (Dante 2003 : 56-57).

23 « wunderlich[e] Gebild[e], manchmal riesenhaften versteinerten Tieren,
manchmal menschlichen Kolossen ahnlich » (Hoffmann 2001 : 220).

24 « wie abscheuliche Untiere, die ihre hafSlichen Polypen-Arme nach ihm
ausstreckten » (Hoffmann 2001 : 221).

25 « Denn in der Philosophie geht der Weg zur Wissenschaft nur durch die
Kunst, wie der Dichter im Gegenteil erst durch Wissenschaft ein Kiinstler
wird » (Schlegel 1978 : 113).

26 « erstarrte Sinnenwelt » [C'est moi qui traduis, I.L.].

27 « Der Roman sollte (...) eine Vorwegnahme des Goldenen Zeitalters sein
und zugleich die asthetische Verwirklichung einer geschichtsphilosophische
Konzeption » (Wanning 1996 : 173).

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

28 « Un artiste est celui qui a son centre en lui-méme / Ein Kinstler ist je-
mand, der sein Zentrum in sich selbst hat » (Schlegel 1971 : 94). Schlegel preé-
cise que tout artiste a besoin d'un médiateur qui le guide dans sa quéte ar-
tistique.

29 La terre, son histoire et son lien avec une instance divine, reste une des
préoccupations majeures du romantisme allemand. Friedrich Schlegel, au
début de son « Entretien sur la poésie », souligne a ce propos que « [...]
nous les hommes n’avons a jamais [...] d'autre objet de joie, d'autre matiere
d’activité que cet unique poeme de la divinité dont nous sommes aussi une
part de floraison - la terre » (Lacoue-Labarthe 1978 : 290) [« Ja wir alle, die
wir Menschen sind, haben immer und ewig keinen andern Gegenstand und
keinen andern Stoff aller Tatigkeit und aller Freude, als das eine Gedicht der
Gottheit, dessen Teil und Blite wir auch sind - die Erde » (Schlegel 1978 :
166)].

30 Le fait de rentrer dans la terre a proprement parler équivaut a une forme
de re-naissance, de ré-enfantement et, également, de mort symbolique.
Nous renvoyons ici aux travaux d’Otto Rank et a ses théories du double et
de la relation mere-enfant. Si, en naissant, l'enfant se détache physiquement
de sa meére, le fait de descendre dans la mine le conduit a retrouver son état
feetal initial, son ‘double’. Sans ce ‘double) 'homme ne peut se construire,
car il est séparé de ses racines, de ses origines. Toutefois, en voulant fusion-
ner a nouveau avec l'étre qui lui a donné la vie, il risque comme Narcisse de
se noyer dans son propre reflet et de ne pas trouver sa voie véritable et au-
thentique. Tel est le cas d’Elis dans Les mines de Falun.

31 « eine grofde weibliche Gestalt ».
32 « Vermenschlichung der Gebirgslandschaft ».

33 « Wer ihrer Felsenglieder/ Geheimen Bau versteht [...] Der ist der Herr
der Erde, / Wer ihre Tiefen mif$t, / Und jeglicher Beschwerde/ In ihrem
Schofs vergisst » (Novalis 1987 : 70).

34 «erkennen [...], was oben tiber den Wolken verborgen » (Hoffmann 2001
: 215).

35 « Der vollkommen Besonnene heif$t der Seher » (Novalis 1973 : 130-131).
36 Nous nous référons a lI'introduction d’Eigeldinger (Rimbaud 1975 : 9-107) :
« Novalis a été le premier dans la littérature occidentale a affirmer l'identifi-

cation du poete a un voyant qui [...] possede le don de lintuition et de la
prescience divine, par lequel il pénétre dans l'univers de l'invisible et du sur-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

naturel. [...]. Pour Novalis, la voyance est associée a la lucidité, au controle
sévere de la conscience et a la maitrise absolue des puissances de l'esprit ;
elle ne résulte en aucune maniere de quelque délire onirique, des forces de
Iinstinct ou de l'involontaire, mais de la possession totale de son étre et de
ses facultés »

37 « Heinrich war von Natur zum Dichter geboren [...]. Er sah die Welt in
ihren grofden und abwechselnden Verhaltnissen vor sich liegen ».

38 « Der Dichter ist reiner Stahl, ebenso empfindlich, wie ein zerbrechli-
cher Glasfaden, und ebenso hart, wie ein ungeschmeidiger Kiesel ».

39 « Abbreviaturen », « Hieroglyphensprache », « in vieler Hinsicht ange-
messener [...] als unsre gewohnliche Wortsprache » (Schubert 1968 : 2).

40 «unser versteckter Poet » (Schubert 1968 : 56).

41 On peut parler chez Hoffmann d'une association oxymorique associant a
la fois la frayeur, la mort, le cauchemar et la fascination. Il s'agit d'une sorte
de folle magie poussant Elis a sa perte tout en lui faisant découvrir un uni-
vers souterrain riche et fantastique.

Francais

Merveilleuse, fantastique, magique voire mystique, la mine constitue un lieu
de rencontres fortuites et fantasmées, de réves et de cauchemars ou l'indi-
vidu se trouve en proie a ses démons intérieurs. Descendre dans la mine re-
vient a descendre dans le ventre de la terre, a se retrouver face a soi-méme,
face a ses interrogations, ses angoisses et ses blessures. La mine conduit
éventuellement a une perte du sens de la réalité, a une fracture, a une dis-
sociation voire a une dislocation de son identité. Délicieusement dangereux,
le voyage au ceoeur de la mine correspond a la fois a une tentative d’intros-
pection et a une mort potentielle, aspects que I'on retrouve chez Tieck (La
montagne aux runes), Hoffmann (Les mines de Falun) et Novalis (Heinrich
von Ofterdingen).

English

Extraordinary, eerie, magical, indeed mystical, the mine presents a world of
fantasized chance encounters, of dreams and nightmares, where the indi-
vidual falls prey to his inner demons. The descent into the mine amounts to
a descent to the bowels of the earth, to be confronted by one’s own self, by
one’s own questioning, anguish and wounds. The mine may induce a loss of
any sense of reality, a fracturing, a dissociation, indeed a dislocation of
identity. Seductively dangerous, the journey to the heart of the mine cor-
responds both to an attempt at introspection and at the same time to a po-
tential death, aspects that can be found in the work of Tieck (Der Runen-

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.



Le motif de la mine ou le voyage merveilleux et initiatique au centre de la terre. Esthétique de la
profondeur chez Tieck, Hoffmann et Novalis

berg), of Hoffmann (Die Bergwerke zu Falun) and of Novalis (Heinrich von
Ofterdingen).

Mots-clés
esthétique de la profondeur, merveilleux, fantastique, univers minéral,
romantisme

Ingrid Lacheny

Le texte seul, hors citations, est utilisable sous Licence CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
fichiers annexes importés) sont susceptibles d’étre soumis a des autorisations d’'usage spécifiques.


https://preo.ube.fr/textesetcontextes/index.php?id=731

