Texte et image
ISSN :2114-706X
: Université de Bourgogne

vol.1]2011
Les femmes parlent d'Art

Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture
rose pale

14 April 2011.
Elisa Borghino

DOI: 10.58335/textetimage.127

@ http://preo.ube.fr/textetimage/index.php?id=127

Elisa Borghino, « Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture rose pale », Texte et
image[], vol. 1| 2011, 14 April 2011 and connection on 29 January 2026. DOI :
10.58335/textetimage.127. URL : http://preo.ube.fr/textetimage/index.php?

PREO


http://preo.u-bourgogne.fr/

Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture
rose pale

Texte et image

14 April 2011.

vol.1]|2011
Les femmes parlent d'Art

Elisa Borghino

DOI: 10.58335/textetimage.127

@ http://preo.ube.fr/textetimage/index.php?id=127

Introduction

1. Le Carnet des Nuits

2. Marie Laurencin, entre quéte identitaire et avant-garde
3. La question du « dualisme ambigu »

Bibliographie
Introduction
1 C'est en 1942, en pleine occupation, que Le Carnet des Nuits est publié

pour la premiére fois en Belgique. Il faudra attendre 1956, a la mort de
l'artiste, pour que le Carnet soit soumis a une deuxiéme publication,
cette fois a Genéve, chez I'éditeur Pierre Cailler.

2 Son auteur - ou mieux encore autew’e1

- est Marie Laurencin (1883-
1956), plus connue pour sa carriere artistique que pour son ceuvre lit-
téraire. Connue sous les noms de Coco ou de Tristouse Ballerinette 2,
tant célébrée par les vers de Guillaume Apollinaire, le poete de la mo-
dernité, Marie Laurencin a écrit tout au long de sa vie des « courts
billets » 3, des lettres, des journaux intimes et des poemes, autant de
témoignages utiles pour mieux appréhender son travail de femme ar-

tiste d'avant-garde.



Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture rose pale

3 A travers ce parcours de recherche nous nous proposons de mettre
l'accent sur l'activité de Marie Laurencin en tant qu'auteure de prose
et de poésie, et de montrer qu'il existe une continuité certaine entre
son travail de peintre et son travail d'écrivain. Car l'écriture parait
étre une sorte de délivrance, voire méme l'aboutissement d'une
longue et parfois douloureuse quéte identitaire. Nous nous propo-
sons donc de relire le Carnet, afin d’offrir une analyse que nous espé-
rons originale de la personnalité de Marie Laurencin.

1. Le Carnet des Nuits

4 Avoir en mains Le Carnet des Nuits signifie avoir acceés a un ouvrage
qui releéve a la fois du journal intime et du carnet de dessins, ou les
mots et les images se mélangent et cohabitent dans un monde peuplé
de petites filles, de contes enfantins et de couleurs pastels. Le double
statut du Carnet est dii aussi bien a une forte présence des souvenirs
évoqués a la premiere personne par l'auteure qu'a sa structure, rap-
pelant a plusieurs reprises la forme des carnets de croquis, ou les
images se juxtaposent sans avoir de lien apparent. En effet, si d'une
part les textes de Marie Laurencin se font I'écho des nuances qui ca-
ractérisent ses tableaux, dont ils en proposent et en méme temps en
¢largissent la palette de couleurs, de l'autre ils paraissent se situer
dans une dimension qui, de prime abord, pourrait étre définie comme
atemporelle, plongée dans une sorte de discontinuité du discours
narratif et appartenant a un univers ou la notion du temps est relé-
guée au deuxieme plan, voire abandonnée.

5 Le Carnet peut étre divisé en deux grandes parties : la premiere, en
prose, est consacrée a quelques souvenirs d'enfance et de jeunesse -
la plupart sans référence temporelle ou spatiale précises ; la
deuxieme partie rassemble les compositions poétiques les plus va-
riées quant au genre, theme et style. C'est la partie en prose qui, étant
la plus vouée a l'introspection, est la plus proprement proche du jour-
nal intime : a travers une narration a la premiere personne, avec une
trés forte présence du « je », et grace au mécanisme propre des libres
associations émergent réves et pensées. Nous analyserons ce méca-
nisme plus loin, en nous appuyant sur une étude que Francesco Or-
lando (Orlando 1973) consacre a l'interprétation psychanalytique du
texte littéraire. Pour 1'heure, nous nous limitons a affirmer que le



Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture rose pale

choix des sujets traités par Marie Laurencin est totalement arbi-
traire : c'est elle qui, comme tout auteur de journal intime, décide des
themes et des modalités qu'elle va aborder. Il ne faut pas oublier que
la structure propre du journal intime est une structure fragmentaire,
ici portée a son extréme, car l'auteure propose au lecteur de petits
camees qui pourraient étre lus indépendamment I'un de l'autre. Toute
l'action se déroule dans une ambiance légere, dans un monde lointain
et nouveau, ou l'exactitude et la précision des faits racontés laissent
la place au conte, en reproduisant 'ambiance vague et indéterminée
de la fable. C'est un effet qui résulte de la maniere dont Marie Lau-
rencin aborde la question du temps, qui tient une place tres impor-
tante dans toute son ceuvre. Nous pouvons déja affirmer que le Car-
net s'articule autour d'une structure temporelle bidimensionnelle : le
futur n'existe pas et seul le passé et le présent sont utilisés. Par
ailleurs, la majorité des faits qui se déroulent dans la partie en prose
renvoient a I'enfance et a la jeunesse, tandis que les événements évo-
qués dans la partie en vers relevent plutot de 1'age adulte. En effet,
dans la partie en prose la narration est conduite aux temps du passe,
notamment a l'imparfait, et elle est souvent discontinue, de nouveau
faute de dates. Quelques reperes temporels apparaissent, vers la fin
de la partie en prose et dans le sous-titre de celle en vers - 1915-1920
- et méme ici il n'y a que la notation du mois et de l'année, jamais
celle du jour. Ce que Béatrice Didier, dans son étude sur le journal in-
time, affirme a propos de Marcel Jouhandeau pourrait valoir pour le
Carnet : « D'autres diaristes [...] affectent une totale indifférence a la
chronologie. Jouhandeau, par exemple, se contente de noter I'année
de ses Journaliers. C'est que, bien souvent, il s'agit d'un recueil de ré-
flexions » (Didier 1976 : 23). Peu importent les dates dans les textes de
Marie Laurencin car il s'agit en effet d'un « recueil de réflexions ».

6 De maniere plus générale, et pour reprendre les termes de Genette
(Genette 1972 :77) nous n'observons pas de grands changements sur la
ligne du temps de l'histoire, qui devient ainsi une ligne assez droite,
enrichie par quelques rétrospections concernant la période de I'école
et une curieuse biographie de Guillaume Apollinaire. La composition
prend la forme d'une digression analeptique a l'intérieur du récit, qui
en général parait reproduire 1'évolution des événements de la vie de
l'auteure dans le temps. De plus, le temps de la narration ne corres-
pond pas tout a fait avec le temps du récit, au moins dans les toutes



Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture rose pale

premieres pages ; nous ne remarquons que des analepses et aucune
prolepse, ce qui apparente le texte plus au passé quau futur. Méme si
les événements sont difficilement datables, il est possible d'affirmer
que le journal couvre une période allant de la petite enfance de Marie
Laurencin aux années vingt.

7 Mais une grande importance est accordée au temps dans son accep-
tion metéorologique, concu comme le reflet de la partie la plus intime
de l'auteure, jusqu'a en faire I'un des thémes principaux du Carnet et
a lui attribuer le role de contrdle du rythme du récit : « On racontera
des choses sur elle / Mais on ne saura dire / Comme elle aimait le
calme / La vie simple - / Les portes fermées doucement / LAdresse
- la rapidité / La lenteur aussi / Et les livres / Ses maitres : le hasard
- le temps » (Laurencin 1956 : 85). L'auteure confie parfois au bon et
au mauvais temps le pouvoir de calmer son esprit et de l'apaiser :
c'est ce qui se produit au moment ou, apres un moment de découra-
gement, elle demande « Un peu de pluie, Seigneur » (Laurencin 1956 : 34),

en confiant a la pluie une fonction rassurante {41t e invoquant l'aide de Dieu, ce

qui confére une connotation religieuse a I'exhortation: Toutefois cest le
mauvais temps qui se révele propice a la création artistique jusqu'a devenir source
dinspiration:: ¢ Ici temps de chien et froid de canard, pluie d'orage ; que
faire ? Travailler » (Laurencin 1956 : 37). Et, au-dela des pages du Carnet, comme pour

confirmer sa sensibilité a la nature environnante, Marie Laurencin écrit une lettre a

une amie non identifiée et, tout en se référant a son Carnet, elle af-
firme : « Editeur suisse pour un vague livre de souvenirs, a peu pres
terminé. Je n-y parle que de 1a pluie » (Groult 1987 : 23). En effet, si 'on trouve
parfois dans 'ceuvre de Marie Laurencin quelques clins d'ceil au temps chronologique, par
exemple dans La semaine de la petite fille (Laurencin 1956 : 77), ou les jours de la semaine sont
évoqués dans une composition qui a les traits d'une comptine, et ou nous assistons a de
nombreux renvois aux saisons - 1'é¢té en premier lieu dans le poeme homonyme -, dans le
Carnet la dimension temporelle est profondément liée a l'intériorité et la subjectivité. La
temporalité subjective est indiquée, par exemple, par des remarques concernant les saisons

et les changements naturels qui les accompagnent, tels « Le jour avec la mer treés méchante

en ce moment » (Laurencin 1956 : 30) dans De Biarritz.

8 Les reperes spatiaux - en premier lieu I'Espagne, de Malaga a Barce-
lone en passant par Madrid -, dans la partie en prose, sont aussi pré-
cisés a la fin de chaque poeme, comme pour nous rappeler les étapes
de l'exil. En effet, contrairement a ce qu'on pense communément, la
vie de Marie Laurencin n'a pas été couleur rose pale comme ses ta-



Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture rose pale

bleaux, elle a été marquée par des moments difficiles, notamment
lorsqu'elle s'est réfugiée en Espagne pour fuir les ravages de la
Grande Guerre. Suite a sa séparation d'avec Guillaume Apollinaire en
1914, Marie Laurencin épouse un Allemand, le baron Otto von Wajten,
avec qui elle gagne la Péninsule ibérique. Ce qui est curieux, c'est que
méme si les poemes ont été composés pendant cette période, Marie
Laurencin ne consacre pas un mot a la guerre : s'agirait-il de simple
réticence ou d'un réel manque d'intérét pour la période historique
qu'elle a traversée ? En fait, il n'y a que de rares remarques concer-
nant I'Histoire en général : Marie Laurencin bien siir mentionne de
grandes personnalités de l'art et de la littérature telles que Pablo Pi-
casso et Guillaume Apollinaire ou encore Charles Baudelaire et James
Joyce, mais le caractere du texte est plutot intimiste et concentré sur
I'exploration de l'univers intérieur. Nous observons également une
forte opposition entre l'aspect privé et 'aspect public de la vie du
peintre : c'est une opposition émergeant entre autres grace a la
structure propre du journal intime et qui ne représente quun des
exemples de dualité et de dichotomie permettant d'insérer l'ceuvre de
Marie Laurencin dans le cadre d'une structure caractérisée par la
pluralité de styles et de langues propre aux avant-gardes.

9 D'ailleurs, Marie Laurencin montre un fort attachement a la tradition
symboliste de la fin du XIX® siecle. Il suffit de penser aux nombreux
renvois a la poésie, et notamment a Baudelaire, que l'auteure affirme
avoir lu dans sa jeunesse : « Je me souviens avoir lu pour la premiere
fois les ‘Fleurs du Mal’ a vingt ans, le livre appartenait a ma mere »
(Laurencin 1956 : 38), pour découvrir le pouvoir évocateur de son
écriture : « J'étais émerveillée et je partais dans les réves, jouvrais
toutes les portes de I'appartement et un jour jai fait ma premiere
poésie » (Laurencin 1956 : 38). C'est a travers ces quelques symboles -
les couleurs, les parfums et les sons ou I'évocation des arbres et de la
mer - que nous décelons des rappels constants a sa peinture. Les
couleurs sont tres présentes, aussi bien dans la prose que dans la
poésie. Méme le rouge, qu'elle affirme a plusieurs reprises ne pas
aimer particuliérement y est nommeé : « Vétue de rouge sombre »
(Laurencin 1956 : 91). Car chez Marie Laurencin l'écriture peut dire ce que

sa peinture tait : « L'écriture est un tel moyen de soigner ses doigts,

ses bras, ses yeux, agilité » (Laurencin 1956 : 39). L'écriture lui permet
de s'ouvrir et d'explorer de nouveaux moyens d'expression, en allant



Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture rose pale

10

11

au-dela de ses parametres de couleur : si dans ses tableaux elle n'uti-
lise qu'une ou deux fois dans toute sa carriere de peintre la couleur
rouge, cette couleur fait surface dans ses poemes, créant ainsi un fort
contraste entre les deux modes d’expression. Les parametres utilisés
dans l'écriture et dans la peinture sembleraient alors ne pas étre les
mémes, comme si une plus grande liberté était offerte par le texte
écrit, tandis qu'un contrdle strict des thémes traités serait exercé sur
la toile. En effet, nous remarquons un plus grand espace ouvert a
I'imagination dans la prose et dans les poemes de Marie Laurencin
que dans ses tableaux. La recherche a laquelle elle se consacre est
aussi différente, suivant les moyens d'expression employés : si au ni-
veau textuel elle offre une grande variété de themes et de sujets, au
niveau pictural l'innovation concerne plutot les techniques et les
formes, tandis que les sujets représentés semblent appartenir a un
cercle restreint - notamment des dames, des petites filles, des chiens
et des chevaux -. Il est également intéressant de remarquer que
Marie Laurencin ne peint pas de paysages ; au contraire, elle en dé-
crit — et souvent - dans son Carnet, ce qui confirme une fois de plus
le pouvoir d'expression de l'écriture chez cette femme artiste, diffé-
rent de son langage proprement artistique.

Nous pouvons alors observer chez Marie Laurencin un mélange de
styles, de genres et de techniques différents — dans le Carnet on re-
marque en effet la présence de la prose, de la poésie, du dessin -, ce
qui est une constante des avant-gardes : le contenu de ses écrits ren-
voie a la sensibilité propre du XIX€ siecle, par I'importance donnée au
paysage et aux détails de la nature, tandis que la forme, si variée et
complexe, rappelle plutot les structures créatrices explorées par les
avant-gardes, sous le signe du pluristylisme et du plurilinguisme. Du
point de vue de la technique, son écriture s'approprie quelques-unes
des tendances propres aux avant-gardes telles que la porosité entre
prose et poésie - profondément liées entre elles — alors que, du point
de vue de l'intime, son expression montre des points communs avec
le symbolisme, évidents dans les nombreux renvois a la nature.

Un changement de style et de themes se produit dans la partie en
vers libres intitulée Petit Bestiaire. Marie Laurencin y privilégie les
images liées a la nature et aux animaux, d'ou le titre : il ne s'agit pas
seulement d'une énumération de plantes, d'arbres et d'arbrisseaux,
mais de courts textes consacrés, dans l'ordre, a un tigre, un lion, un



Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture rose pale

12

zébre, un cheval, un chien, des oiseaux, des chiens « heureux », des

pOiSSOHS. La référence au Bestiaire 4de Guillaume Apollinaire est évidente : en
comparant les deux Bestiaires, cependant, il apparait que le lion constitue I'unique moment

de rencontre entre les deux textes. Seul animal commun aux deux ceuvres, chez le poéte ce

n'est qu-une « malheureuse image > (Apollinaire 1965 : 9) d'un roi captif et dont l'existence est liée a la ville de

Hambourg et aux Allemands ; chey Marie, le lion devient un étre « généreux » (Laurencin 1956 : 60),
une figure a la fois positive et courageuse. Incarnation du pouvoir, d'apres Chevalier
(Chevalier, Gheerbrant 1969 : 575), il est également le symbole du pére, du maitre et du
souverain, revétant parfois les habits du tyran. Limage du lion émergeant dans le texte de
Marie Laurencin demeure ambigué quant a la figure parentale évoquée : dans son poéme Le
lion, Marie utilise en effet le terme « parent », désignant de la sorte a la fois la mére et le
pere, et renvoyant en méme temps au concept de refoulement tel qu'il est évoqué par
Francesco Orlando (Orlando 1973 : 76). Associé a la figure générique du parent ou de la
parentalité, le lion perd des lors sa connotation masculine. L'omission - vraisemblablement
inconsciente - suggeére l'incapacité a exprimer le lien au pére. La figure paternelle n'apparait
qu'une seule fois, dans le poéme Le mouton carnivore : « Marie avait horreur de tout ce coté
masculin - la voix plus forte - les baisers sur le front - méme les compliments - et une
certaine sauvagerie d'un homme qui était assez fier de sa fille » (Laurencin 1956 : 14). Certes,
la théorie des libres associations et des mythes personnels proposée par Charles Mauron
(Mauron 1962 : 24) peut nous aider a analyser ces vers ; toutefois, nous pourrions également
formuler I'hypothéese selon laquelle le role de souverain et de pére est ici joué par la mere,
étant donné que le Carnet commence par Madame, un poéme vraisemblablement dédicacé a
la meére du peintre. Le lion ne serait-il pas alors la mere ayant remplacé le pere aussi bien
dans I'éducation que dans la vie quotidienne ? L'absence d'images masculines dans la plupart

des tableaux de Marie Laurencin nous encourage a poursuivre l'analyse en ce sens.

Une autre approche possible pourrait cependant nous amener a nous
interroger autrement sur la nature du Carnet. Serait-il un journal in-
time, un recueil de poemes, un simple rassemblement d'idées, d'ob-
jets, de mots, d'images ? Ce qui est certain, c'est qu'il ne s'agit pas
d'un journal intime au sens propre du terme : le Carnet est composé
de fragments, de souvenirs réunis dans un méme recueil, comme s'il
s'agissait d'une sorte de collage cubiste. A l'intérieur de ce que Marie
(Groult1987:23) " des esquisses qulelle
signe créent une sorte de cadre dans lequel s'inserent ensuite les

appelait son « livre de souvenirs »

poemes, suggérant de maniere implicite que le fragment ne peut étre
appréhendé qu'en l'adossant au contexte artistique. Tout comme
dans un carnet de dessins ou dans un texte d'avant-garde, les images



Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture rose pale

13

14

15

sont multiples et variées, se fondent et s'amalgament de par leur di-
versité.

2. Marie Laurencin, entre quéte
identitaire et avant-garde

Les rapports de Marie Laurencin avec I'avant-garde paraissent ambi-
gus : elle se situe en méme temps au centre et aux marges de l'avant-
garde. Si d'une part elle semble appreécier certaines caracteéristiques
du mouvement cubiste, du moins a ses débuts, de l'autre elle refuse
toute classification. Elle écrit a ce propos : « Si je ne suis pas devenue
peintre cubiste, c'est que je n'ai jamais pu. Je n'en étais pas capable,
mais leurs recherches me passionnent » (Laurencin 1956 : 22). A propos de
Dada, un jour d'aofit, a 'occasion d'une répétition a la Comédie Fran-
caise, elle écrit dans son Carnet : « Musset vaut bien Dada » (Lauren-
cin 1956 : 39), comme si elle voulait suggérer une comparaison, en ap-
parence tres incongrue. D'ailleurs, Guillaume Apollinaire considere
Marie comme l'une des « cinq personnalités vivaces et tres diffé-

rentes les unes des autres mais trés fortes » (Bonato1991:45)

Au niveau pratique, dans son Carnet elle ne se limite pas a employer
les mots, elle les manie et les remanie, recourant d'abord a la prose
traditionnelle, puis s'en éloignant, comme si elle voulait faire un
usage nouveau de la parole une fois la confiance avec le mot écrit ac-
quise. Son écriture se fait le reflet de sa peinture, et les silences entre
deux textes paraissent en quelque sorte renvoyer aux vides et aux ré-
ticences de ses créations artistiques.

Le parcours de recherche de Marie Laurencin aboutira a la prise de
conscience de son role de femme et d'artiste : « Si je me sens si loin
des peintres, c'est parce qu'ils sont des hommes - et que les hommes
m'apparaissent comme des problémes difficiles a résoudre. Leurs dis-
cussions, leurs recherches, leur génie, m'ont toujours étonnée » (Lau-
rencin 1956 : 16). Son travail de peintre investit des lors sa féminité et
son parcours de femme ; en réflechissant sur la condition des
femmes artistes, elle laisse émerger un certain pessimisme : « On
peut dire tout ce qu'on veut, une femme n'est pas un garc¢on, elle peut
avoir du talent, travailler, elle n'en sera que plus sensible pour souffrir
et chercher la retraite, celles qui ont des élans, qui courent sur les



Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture rose pale

routes, les indépendantes, je les regarde » (Laurencin 1956 : 41). Pour
mieux appréhender et comprendre cette figure et ce parcours de
femme artiste, 1'é¢tude de Flora Groult peut étre utile, bien qu'elle
contienne des jugements quelque peu subjectifs, Marie Laurencin
étant la marraine de Flora. Quoi qu'il en soit, Flora Groult note la
« dualité ambigué » 9¢ Marie (Groult 1987 : 19), aussi bien en tant que
femme qu'en tant quartiste. A ce propos, elle écrit : « Ce qui la diffé-
renciait, c'était les messages que transportait cette voix, que livrait sa
plume, qu'elle avait aussi réguliere et élégante que son pinceau »
(Groult 1987 : 9). Cest encore elle qui nous explique que « si elle n'avait
pas choisi d'étre peintre, elle aurait pu étre poete. Enfin, disons plutot
qu'elle était poete sans y attribuer de l'importance. Elle était poete
comme on respire, afin de ne pas perdre le souffle » (Groult1987:1) Ceg
deux talents - la peinture et 1'écriture - correspondent a deux voix
qui dialoguent entre elles : c'est par exemple ce qu'on observe dans
son poeme Le Carnet des Nuits (Laurencin 1956 : 90), qui reprend le
titre de I'ceuvre. La nécessité de la poésie y est évidente : Marie a dé-
veloppé ses capacités de peintre, mais rien ne 1'a empéchée écrivain,
elle choisit donc une double voie. 1l est possible de remarquer cette
méme dualité dans les réactions de ses amies, qui affirment la cher-
cher « passionnément dans la peinture et dans la poésie » (Laurencin
1956:19). Plus tard, son travail 'absorbera complétement : dés lors, elle
« mene une vie d'ouvriere laborieuse qui a sommeil le soir » (Lauren-
cin 1956 : 37), mais elle pense indistinctement a sa « premiere poésie
et peinture » (Laurencin 1956 : 38), comme si les deux ne pouvaient
étre séparées. Elle affirme avoir « été nourrie de la plus haute poésie
autant que de bouillie » (Laurencin 1956 : 39), soulignant encore une
fois ses deux vocations (Laurencin 1956 : 41). C'est d'ailleurs une quéte
qui ne pouvait s'exprimer qu'a travers la structure du journal intime,
meéme si, dans une optique avant-gardiste, Marie Laurencin fagonne
cette méme structure a son gré, en l'adaptant a ses exigences. Un
exemple pourrait porter encore une fois sur la notion du temps telle
quelle est abordée dans le Carnet : si Béatrice Didier affirme que « la
périodicité est pourtant la seule loi ressentie comme telle par l'au-
teur » (Didier 1976 : 8), Marie Laurencin parait se poser en rupture
avec cette caractéristique du journal intime. Son cahier semble plutot
appartenir « au monde du discontinu » (Didier 1976 : 9), 1a ot « la mé-
moire n'y joue pas ce role organique, organisateur qui caractérise le
rythme de l'autobiographie » (Didier 1976 : 9). Cela est dii en partie au



Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture rose pale

16

17

fait que « Le journal est vraiment écrit au jour le jour, sans perspec-
tive » (Didier 1976 : 66), ne permettant pas d'inscrire le Cahier dans un
projet plus large et plus complexe.

D'ailleurs, comme en témoigne Béatrice Didier, « les femmes se sont
mises tres tot a tenir leur journal » (Didier 1976 : 40). C'est un « moyen
pour elles de s'exercer a l'écriture, sans avoir a craindre l'affronte-
ment avec un public. Il en est du journal comme de la correspon-
dance : pendant longtemps et pour beaucoup de femmes, ce fut le
seul moyen d'expression possible » (Didier 1976 : 41). Une idée qui est
confirmée par la pratique littéraire de Marie Laurencin, s'exprimant
aussi bien a travers son Cahier qu'a travers ses lettres : « Nous possé-
dions a cette époque un élément qui a presque disparu : la corres-
pondance » (Laurencin 1956 : 22). Une pratique qui l'a accompagnée
pendant toute son existence : « Encore maintenant, ce qui est écrit a
la main me touche. Je suis de bien meilleure humeur lorsque je recois
des lettres, et j'y réponds toujours... » (Laurencin 1956 : 22). L'écriture
parait la combler et constituer une partie importante de sa vie :
« Ecrire une lettre me plait : comme je ne peux plus chanter, ce doit
étre une facon de siffler un petit air en me réveillant et de commen-
cer a vivre la journée » (Laurencin 1956 : 22). Finalement, son Carnet
et ses petits billets constituent une sorte de voix paralléle qui accom-
pagne ses ceuvres picturales et les integre, voie et voix en méme
temps.

3. La question du « dualisme am-
bigu »

Comme nous l'avons affirmé auparavant, c'est finalement une quéte
identitaire qui se construit des son plus jeune age a travers le rapport
avec ses parents. Il n'est pas difficile de penser a ce que Virginia
Woolf écrit en 1929 : « Lespace est habité par la mere, le temps par le
pere » (Woolf 1992). Ce n'est pas par hasard si les reperes chronolo-
giques sont tres faibles et si, en revanche, les reperes géographiques
sont forts : Marie étant une fille illégitime, vraisemblablement elle n'a
pu tisser que de faibles liens avec son pere, tandis que sa mere, par-
tageant avec elle le quotidien, a de toute évidence influencé de pres
ses choix artistiques.



Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture rose pale

18

19

Dans les écrits de Marie Laurencin émergent constamment le deésir
d'un retour chez la mere aussi bien que le souhait d'un éloignement.
C'est un rapprochement qui pourrait étre suggéreé par le symbole du
cheval (Laurencin 1956 : 47), chanté a plusieurs reprises dans le Car-
net de Marie et qui, d'apres Chevalier (Chevalier 1969 : 222) évoque
I'archétype proche de celui de la Mere, mémoire du monde. Marie
Laurencin désigne celle-ci a plusieurs reprises par I'expression « Ma-
dame », mais surtout elle parle d'un moi enfant a la troisieme per-
sonne, comme si les faits qui concernent le rapport mere-fille étaient
trop éloignés dans le temps et dans I'espace pour lui appartenir. Joélle
Cauville écrit a propos du rapport entre la femme écrivain et la mere :
« Rejoindre la mere, rétablir la filiation perdue, reste, en effet, le
souci, l'archétype de toute femme écrivain soucieuse de s'inscrire et
de s'écrire fille légitime » (Cauville 1996 :119); ce point de vue nous
permettrait d'appliquer une lecture matrilinéaire telle que celle pro-
posée par Cathy Helen Wardle dans son volume concernant la figure
et I'ceuvre de Jeanne Hyvrard (Wardle 2007), écrivaine frangaise ayant
canalisé son lien tres fort avec la mere dans la création artistique. Sur
la base de telles suggestions, il semble possible d'envisager a l'inté-
rieur du Carnet de Marie Laurencin une forte présence de la figure
maternelle, jusqu'a émettre I'hypothése d'une influence matrilinéaire
reposant sur les associations présentes dans le Carnet.

De son coOté, Daniel Marchesseau affirme dans son texte sur Marie
Laurencin (Marchesseau 1986) que la distance de Marie avec la mere
est imposée par ses origines. Ne serait-ce plutot la volonté d'opérer
une distinction entre les deux Marie, l'artiste et la femme, deux fi-
gures qui paraissent ne jamais vraiment se fondre ? D'ailleurs, il est
vrai que le rapport mere-fille subit une transformation au fil des an-
nées : si au début Marie l'appelle « Madame » ou « Princesse », tout
en s'interrogeant sur le secret de son charme, dans les derniéres
pages on peut lire : « Pendant des années elle ne manifesta que son
dédain, puis un lien se forma entre nous, un lien subtil qui demeura
toute sa vie et je me flatte encore de cela. La fiere, la dédaigneuse
changea ses manieres et me récompensa d'une tendresse de la plus
grande rareté (Laurencin 1956 : 11). Ce changement est peut-étre dii a
I'entrée en scéne de Guillaume Apollinaire, qui parait avoir perturbé
I'univers féminin de Marie Laurencin et changé sa relation avec sa
mere. L'arrivée du poete contribue sans doute a achever sa prise de



Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture rose pale

20

conscience de femme artiste, comme son Carnet en témoigne : « Si
vous saviez comme je suis changée, il y a des jours ou un vent léger
passe et je me sens bien, je travaille » (Laurencin 1956 : 36). Dans son
Carnet, Apollinaire devient également le terme de comparaison avec
le monde qui l'entoure ; du coup, personne ne parle ou ne raisonne
mieux que lui : « IIs parlent énormément et c'est curieux [...] ils es-
saient d'avoir les mémes conversations qu'Apollinaire et Picasso »
(Laurencin 1956 : 35) ; personne n'a autant d'idées originales

« Guillaume avait toujours des idées nouvelles » (Laurencin 1956 : 45).
Le poete est également le sujet d'une curieuse biographie rédigée par
Marie, dans laquelle les reperes temporels sont encore une fois raris-
simes : « Guillaume Apollinaire était né a Rome » (Laurencin 1956 :
44), un homme qui « aimait les fruits, surtout les melons, les oranges,
les raisins, et le soleil bien avant tout le monde » (Laurencin 1956 : 44).

Son Carnet, commencé comme un texte intimiste, inscrit dans un
monde clos, ferme, s'ouvre dans la partie en vers pour atteindre une
nouvelle étape de sa quéte identitaire. C'est un parcours marqué
entre autres par l'usage que Marie Laurencin fait des pronoms per-
sonnels : la pluralité des voix du Carnet s'exprime aussi par la scis-
sion, commune a la plupart des journaux intimes, entre le moi qui
écrit et le moi qui agit. Cette scission est encore plus marquée quand
l'auteure recourt a la troisieme personne pour parler d'elle-méme,
notamment dans la composition Le mouton carnivore : « Marie avait
neuf ans » (Laurencin 1956 : 13), puis encore : « Marie avait horreur de
tout ce coté masculin » (Laurencin 1956 : 14). C'est un « moi » en voie
de construction, qui oscille sans cesse entre la deuxieme et la troi-
sieme personne du singulier, comme dans le poeme Le Carnet des
Nuits : « Toi - tu lis les albums de Kate Greenaway » (Laurencin 1956 :
90). Le dialogue entre les deux voix de Marie Laurencin ne fait au
fond qu'illustrer par avance la théorie de Béatrice Didier : « Le déve-
loppement du journal intime est parallele a celui du moi » (Didier
1976 : 59) : si dans un premier temps le Cahier est le lieu du replie-
ment et du retranchement, il devient également le témoin de son ou-
verture au monde et de son épanouissement, la ou le moi féminin
prend forme et commence sa nouvelle existence. C'est une existence
profondément enracinée dans le travail, autre élément témoignant
des dichotomies présentes dans l'ceuvre de Marie Laurencin. En effet,
en ce qui concerne le travail nous pouvons remarquer une scission



Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture rose pale

21

entre le travail abstrait - ici représenté par I'écriture - et le travail
concret - correspondant a la peinture -, ce qui renvoie en quelque
sorte a la scission introduite par les avant-gardes et analysée par
Asor Rosa (Asor Rosa 1977). Cette notion de scission permet égale-
ment de déceler une correspondance entre le travail abstrait et I'écri-
ture et une autre correspondance entre le travail concret et la pein-
ture. Ce n'est pas par hasard si Marie Laurencin écrit « Temps de
chien. Que faire ? Travailler » (Laurencin 1956 : 37), l1a ou elle se réfere
a l'acte de la peinture et non pas a celui de 1'écriture : travailler, c'est
pour elle le fait de se mettre au travail, ceuvrer, produire et surtout
pas écrire. C'est une scission qui n'a pas d'issue, qu'il est impossible
de résoudre : chez Marie Laurencin, la production et I'action littéraire
demeurent des actes occasionnels, alors que la production artistique
au sens propre a pour résultat la création d'un produit concret, plus
proche du travail artisanal.

La quéte identitaire émergeant du journal intime sera justement ap-
préciée par ses contemporains. C'est par exemple ce que souligne
Daniel Marchesseau quand il nous rappelle a quel point le talent litté-
raire de Marie Laurencin est tres vite reconnu par Henri-Pierre
Roché, le destinataire de ses premiers billets en 1903, qui déclare :
« Devant le chevalet, elle se cherche elle-méme » (Marchesseau 1986 :
16), tout comme elle le fait devant son Carnet. Les deux volets de
I'ceuvre de Marie voient le passage du « je » omniprésent a la descrip-
tion intéressée et intéressante du monde qui l'entoure, le tout ac-
compagné d'une naiveté toute particuliere dans les descriptions des
gens qui l'entourent. Encore une fois, la dualité des sentiments per-
siste : d'un poeme a l'autre, d'une phrase a l'autre, l'auteure passe de
la mélancolie a l'allégresse comme si de rien n'était. Nous lisons par
exemple un jour d'aott : « Avoir du talent est une aventure qui vaut la
peine et je me mefie de trop de compliments » (Laurencin 1956 : 41)
et, tout de suite apres, dans le méme paragraphe : « Miss P. est morte
dans une clinique, des suites d'une opération, elle m'avait écrit une
petite lettre tres tendre avant d'entrer dans la maison de santé »
(Laurencin 1956 : 41), dans une structure qui reprend, comme nous
I'avons démontré ci-dessus, celle des collages avant-gardistes. Ce
n'est donc pas par hasard si Daniel Marchesseau définit le Carnet de
« journal intime en forme de scrap-book » (Marchesseau 1986 : 15), ou
la vérité et l'innocence paraissent souveraines. Limage et la parole se



Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture rose pale

22

23

24

25

26

27

28

29

mélent et s'entremélent sans cesse, dans le sillage de sa peinture qui,
pour Marchesseau, peut « dire sans raconter, évoquer sans préciser »
(Marchesseau 1986 : 16) ; cela se produit également dans son écriture,
qui dit les faits sans vraiment les raconter, évoque les évenements
sans les préciser, ou sans en avoir vraiment conscience.

« Marie Laurencin, la seule femme dont on ait pu dire “C'est un
peintre” a trouvé le chiffre hermétique de la grace. Qui nie que son
Portrait ou ses Jeunes filles attente au goit francais » (Metzinger 1911),
affirme Jean Metzinger. Son double parcours de peintre et de poé-
tesse a duré toute sa vie et s'est exprimeé par le biais des pages du
journal intime et des vers de ses poemes. Finalement, c'est une quéte
identitaire qui s'effectue a travers le parcours de I'écrivain, se propo-
sant comme un nouveau point de vue sur la vie de femme et notam-
ment de femme artiste, avec une joie et une naiveté toutes particu-
lieres. Comme l'écrivait Guillaume Apollinaire dans ses Peintres cu-
bistes (Apollinaire 1977) : « Les femmes apportent dans l'art comme
une vision neuve et pleine d'allégresse de 'univers » (Apollinaire 1991 :
34).

Bibliographie
Apollinaire, Guillaume (1965). (Euvres poétiques, Paris : Gallimard, Bi-
bliotheque de la Pléiade.

Apollinaire, Guillaume (1967). Le Bestiaire, Paris : LCL.

Apollinaire, Guillaume (1991). (Euvres en prose completes, vol. 2,
Paris : Gallimard, Bibliotheque de la Pléiade.

Asor Rosa, Alberto. Avanguardie, in : Romano, Ruggiero (1977), dir.,
Enciclopedia, vol. 2, Turin : Einaudi, pp. 195-231.

Béhar, Henri (1990). André Breton : le grand indésirable, Paris :
Calmann-Lévy.

Bonato, Lucia (1991). « Guillaume Apollinaire. 202, Boulevard Saint-
Germain, Paris », in : Quaderni del Novecento Francese, n° 13, vol. 1.,
Rome : Bulzoni.

Bonnet, Marie-Jo (2006). Les femmes-artistes dans les avant-gardes,
Paris : Odile Jacob.



Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture rose pale

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

41

42

43

44

45

46

Bruera, Franca (1991). Guillaume Apollinaire. 202, Boulevard Saint-
Germain, Paris, vol. II, Rome : Bulzoni.

Cauville, Joélle (1996). Mythographie hyvrardienne : analyse des
mythes et des symboles dans l'ceuvre de Jeanne Hyvrard, Saint-Foy :
Presses de I'Université Laval.

Chevailler, Jean, Gheerbrant, Alain (1982). Dictionnaire des symboles.
Mythes, réves, coutumes, gestes, formes, figures, couleurs, nombres,
Paris : Robert Laffont / Jupiter.

Contarini, Silvia (2006). La Femme Futuriste. Mythes, modeles et repré-
sentations de la femme dans la théorie et la littérature futuristes (1909-
1919), Paris : Presses Universitaires de Paris X.

Didier, Béatrice (1976). Le journal intime, Paris : Presses Universi-
taires de France.

Dolfi, Anna (1989). Sous la direction de, “Journal intime” e letteratura
moderna. Atti di seminario, Trento, marzo - maggio 1988, Roma : Bul-
Zoni.

Genette, Gérard (1966). Figures I, Paris : Du Seuil.

Genette, Gérard (1972). Figures III, Paris : Du Seuil.

Gere, Charlotte (1977). Marie Laurencin, Paris : Flammarion.

Groult, Flora (1987). Marie Laurencin, Paris : Mercure de France.
José, Pierre (1988). Marie Laurencin, Paris : Editions Aimery Somogy.

Kahn, Elizabeth Louise (2003). « Marie Laurencin. Une femme in-
adaptée » in : Feminist Histories of Art, Burlington : Ashgate.

Laurencin, Marie (1956). Le Carnet des Nuits, Paris : Pierre Cailler.
Lejeune, Philippe (1987). Le pacte autobiographique, Paris : Du Seuil.

Marchesseau, Daniel (1986). Marie Laurencin 1883-1956, Japon : Edi-
tions du Musée Marie Laurencin.

Mauron, Charles (1962). Des métaphores obsédantes au mythe per-
sonne. Introduction a la psychocritique, Paris : Corti.

Orlando, Francesco (1973). Per una teoria freudiana della letteratura,
Turin : Einaudi.



Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture rose pale

47 Poulet, Georges (1968). Etudes sur le temps humain IV. Mesure de
l'instant, Paris : Plon.

48 Thierry, Solange (1987). « Le Musée Marie Laurencin », in : L'ceil, n°
378-379.

49 Wardle, Cathy Helen (2007). Beyond Ecriture féminine. Repetition and
Transformation in the Prose Writing of Jeanne Hyvrard : Maney Publi-
shing for the Modern Humanities Research Association.

50 Woolf, Virginia (1992). Une chambre a soi, Paris : Denoél.

1 Silvia Contarini, dans son volume La Femme Futuriste, souligne l'impor-
tance d'ajouter un « € » au nom « auteur », pour mieux marquer la singulari-
té de la création féminine (Contarini : 2006).

2 C'était sa mere qui la nommait Coco, tandis que le sobriquet Tristouse
Ballerinette renvoie a I'ouvrage de Guillaume Apollinaire, Le poéte assassiné,
ou le poete Croniamantal s'éprend de Tristouse, vraisemblablement inspirée
de Marie Laurencin.

3 Comme en témoigne Flora Groult (Groult 1986 : 10) dans son ouvrage
Marie Laurencin, c'est ainsi que Marie Laurencin définissait sa correspon-
dance.

4 Guillaume Apollinaire écrit son Bestiaire ou Cortéege d'Orphée en juin
1908 ; il sera publié dans le n° 24 de la revue La Phalange sous le titre de La
marchande des quatre saisons ou Le Bestiaire mondain.

Francais

Dans ce travail nous entendons montrer que Marie Laurencin est a la fois le
peintre connu par le grand public pour la grace et 1'élégance de ses tableaux
et l'auteur d'un journal, Le Carnet des Nuits, un important témoignage de
son époque : c'est dans ce Carnet qu'elle raconte sa jeunesse et les années
du Bateau-Lavoir avec la méme délicatesse utilisée dans sa peinture. Marie
Laurencin nous a également laissé d'intéressants poemes, dont certains
sont cités dans la bibliographie de Flora Groult.

Nous proposons alors d'analyser quelques textes de Marie Laurencin et
d'étudier les relations qu'elle a instaurées avec certains représentants des
avant-gardes historiques du début du XX°¢ siecle : a partir de I'analyse entre



Le Carnet de Marie Laurencin. Une écriture rose pale

sa peinture et son écriture poétique, nous souhaitons proposer une nou-
velle approche de son travail de créatrice.

English

This paper argues that Marie Laurencin is not only the painter everybody
knows because of the grace and the elegance of her artworks; she is also the
author of a diary, Le Carnet des Nuits, an important witness of her time. Her
youth and the years she spent in Bateau-Lavoir are told in the same delicate
style used for her artworks. It is also interesting to study the poems she
wrote, some of them are quoted in the bibliography written by Flora Groult.
This article aims to discover and analyse the verses written by Marie
Laurencin and the relationships she had with some leaders of the historical
avant-gardes at the beginning of the XXth Century, to propose a new ap-
proach to her double experience of painter and writer.

Mots-clés
Marie Laurencin, Le Carnet des Nuits, poésie, avant-garde

Elisa Borghino

Doctorante en Littérature Francaise, Scuola di Dottorato in Culture Classiche e
Moderne - Indirizzo in Francesistica, Dipartimento di Scienze del Linguaggio e
Letterature Moderne e Comparate, Facolta di Lingue e Letterature Straniere,
Universita degli Studi di Torino, Via Verdi, 8, 10124 Torino - elisa.borghino [at]
gmail.com

IDREF : https://www.idref.fr/185196586

ISNI : http://www.isni.org/0000000448797784

BNF : https://data.bnf.fr/fr/16999706


https://preo.ube.fr/textetimage/index.php?id=132

