
7 

AVANT-PROPOS 

La fête, phénomène intermittent et récurrent, marque selon les anthropologues un 
temps clos de soulagement, d’exutoire et de célébration : Roger Caillois y voit 
une nécessaire transgression, un ressourcement qui renverrait plutôt à un désir de 
recommencement qu’à une fin. Fête des fous, carnaval, saturnales autorisent des 
phénomènes collectifs d’inversion et de subversion. Temps de réjouissance et 
espace de rassemblement, jour de congé national et moments de commémoration 
qui rappellent l’arrêt d’un régime ou d’un conflit, la fête peut suspendre les 
tensions, en marquer l’issue désirée : néanmoins, début des vacances ou fin d’une 
période plutôt que fin d’un monde, elle ne signe pas toujours la fin des difficultés 
ou des violences mais seulement leur mise à distance temporaire. Comme le 
souligne la notion de « trêve des confiseurs », l’espace entre deux fêtes ne masque 
pas le retour annoncé des débats et tensions, peut-être même la menace exalte-t-
elle les débordements. 

La fête n’est pas supposée régler quoi que ce soit, ce qui lui vaut, dans sa 
composante ritualisée, d’être parfois perçue comme contraignante et hypocrite, 
dénoncée ou raillée par des fictions de la contre-fête, de la fête catastrophique 
dont tous les éléments tournent mal. C’est ce premier paradoxe, d’ordre temporel, 
que les textes rassemblés ici entendent relever : la fête dite « de fin » n’est pas 
toujours la dernière, elle peut tout à fait être soigneusement préparée, obéir à des 
codes et conventions, revenir régulièrement et être accueillie avec une 
appréhension dont ne manquent pas de s’emparer les films d’horreur et les 
scénarios apocalyptiques. Le plaisir de la réitération des fins abominables, leur 
délectable anticipation jouent à plein dans les fêtes finales (parfois placées dès le 
début du film, une fête de fin d’année scolaire étant en préparation, par exemple) 
qui sont aussi la fin des protagonistes. Il arrive alors que l’horizon redouté de 
party crashers en nombre, ou du seul invité-surprise mal intentionné, du fâcheux, 
bref de la fête ratée, s’élargisse au-delà de toute mesure avec la superposition 
d’une fête de bon ton et d’une invasion d’extraterrestres ou de zombies. Que la 
fête de fin (de cursus au lycée, d’année, d’été…) soit une fin du monde fait les 
délices souvent surexploitées de fictions d’effondrement et de slashers saisonniers 
où le pire est toujours sûr. 

Dans le même ordre d’idées, on peut également penser aux procédés 
publicitaires et médiatiques de ventes du « dernier concert », de la « dernière 
tournée », des « derniers adieux », voués immanquablement à se démentir et à se 
renouveler (car la dernière représentation, celle d’un Molière mourant en scène, 
n’est évidemment pas ce qui est souhaité ici). La fête de fin n’est pas la fin de 
l’efficacité de son mécanisme et peut même faire système. Nombre de fêtes de fin 
sont ritualisées, qu’elles soient, naturellement, fêtes de fin d’année, célébrations 

REC 12, Fêtes de fin, 2025



8 

culturelles marquant les fins de saisons, cérémonies de clôture institutionnelles 
(des Jeux Olympiques, de congrès scientifiques) ou familiales (mariages, 
ruptures, déménagements et deuils, enterrements de vies de jeunes filles ou de 
garçons), ou plus inattendues, exaspérations collectives, fins de règnes qui 
peuvent aller jusqu’à la mise à mort d’un tyran, le défilé des têtes au bout d’une 
pique ou la démolition de statues d’autocrates. Que dire encore des 
représentations (comiques, parodiques, mélancoliques ou franchement 
terrifiantes) de pots de départ, souhaités ou non, de leurs usages, de fêtes relatives 
à la retraite et des émotions pour le moins contrastées que ce rituel engage ? 

Un second paradoxe en découle, celui du caractère spontané, irrépressible, 
de la fête de fin : on pense aux bals improvisés dans la rue, aux manifestations de 
liesse à la Libération (dont la construction médiatique a pu occulter la poursuite 
des combats dans d’autres rues, des tirs isolés et des baisers imposés), aux 
mouvements de foule lorsque survient l’annonce d’une fin âprement désirée. 
Parler de « fête de fin » engage encore plus que le seul mot de « fête » la notion 
de soulagement et d’improvisation : « ça mérite une fête », « faisons la fête » 
quand est avérée la fin d’un lourd travail ou d’une période difficile ; la spontanéité 
et l’improvisation sont toute relatives et parfois inexistantes, on l’a vu, ce qui 
interroge aussi l’unicité de « la » fête de fin : en intitulant ce numéro « fêtes de 
fin », nous n’entendons pas seulement proposer divers exemples de célébrations 
festives, mais plus avant questionner leur caractère exceptionnel : à fêter plusieurs 
fois la fin, que garde-t-on de la jouissance, de l’exultation collective de la fin ? Si 
fêtes et fins sont plurielles, leur fonctionnement ne serait-il pas plutôt à chercher 
du côté du plaisir à se faire peur, du soulagement ressenti, non lors de la fête de 
fin, mais sur le chemin du retour, quand tout redevient comme avant ? Au 
demeurant, nombre de fêtes de fin ne rassemblent que ceux qui le souhaitent et il 
arrive que l’on regarde en solitaire sur un écran les festivités, les comptes à 
rebours, les défilés des autres, fortement surexposés et déclarés désirables. La fête 
finale est rarement la dernière fête, celle-ci n’étant identifiée qu’après coup, 
motivant un puissant moteur nostalgique, dont font usage les finales de concerts 
avec le rituel de la chanson de fin, des rappels, de la toute dernière chanson bien 
connue et attendue. 

La composante transgressive de la fête soulignée par Freud qui parle dans 
Totem et tabou d’ « excès permis » est alors bien loin, sauf si justement il s’agit 
de faire une fin à la fête, de la railler, de l’attaquer de toutes parts. Ceux qui n’ont 
pas le sens de la fête ou ne veulent pas aller dans le sens de la fête se feront une 
spectaculaire Schadenfreude de l’anéantissement ou du détournement de ses 
signes : sur le mode comique ou dans une tonalité tragique, la fête de fin a un fort 
potentiel de désastre. S’ajoute à cela que certaines « fêtes de début », censées 
marquer de nouveaux départs ou un apaisement, sont puissamment réversibles : 
ainsi du motif des « noces sanglantes » (La Reine Margot), scellant la fin de 

REC 12, Fêtes de fin, 2025



9 

tensions pour en voir naître de plus terribles. L’usage récurrent des fêtes de fin 
d’année dans les films d’horreur ou dans les fictions policières (des romans bien 
ficelés d’Agatha Christie à Huit femmes ou à Knives Out) rappelle à quel point 
règlements de comptes, ruptures et crimes ne sont pas en reste dans les 
représentations des fêtes de fin. Dans nombre de récits filmiques et romanesques, 
le retournement de la fête de la nativité en rassemblement agressif de toutes les 
familles dysfonctionnelles (La Bûche, Festen) et celui de la fête de fin d’année de 
formation en débordement de toutes les règles de civilité dévoilent une violence 
sans limites. La fête de fin, loin de marquer un terme, ouvre une série d’étapes 
ascendantes dans le désordre et le lâcher-prise, quand ce n’est pas le défoulement 
ou l’étalage de haines tenaces. La fête de fin peut faire revenir des scènes 
primitives, motiver des flash backs d’un passé qui ne passe pas et des revenge 
plays (dans Titus Andronicus, la fête de fin de la guerre contre les Goths est le 
début d’une série de sacrifices, vengeances et crimes). De façon plus générale et 
moins sanglante, agacement, haine, fatigue, incompréhension et perte de repères 
peuvent accompagner les déplacements géographiques et les rencontres non-
désirées qu’impliquent ces moments festifs. Quoi qu’il en soit, leur insincérité, 
leur artificialité et leur brutalité sous-jacente intéressent de toute évidence la 
fiction : fêtes de fin de guerre et de fins du monde, derniers banquets, dernière 
représentation, fins de règnes, dernière séance et derniers bals (bal qui fut le choix 
de Visconti pour Le Guépard, à la différence du livre, posant une équivalence 
entre dernier bal et fin de vie) sont autant de motifs structurants, immédiatement 
identifiables. 

Ce sont donc également les usages, représentations et récits de la fin comme 
fête que ce numéro de la Revue d’études culturelles entend aborder : conçue 
comme marquant un repère, la « fête de fin » interroge et souvent met à mal les 
contours de la définition de la fête ; elle relève de rituels composites et articulés, 
contradictoires et pourtant définitoires. Ainsi, souvent d’origine religieuse et 
climatique (fête de la saint Jean, de la fin des moissons, des Lumières), elle 
acquiert en régime capitaliste occidental à partir du XIXe siècle un lien manifeste 
avec les loisirs, le divertissement, le débordement temporaire et autorisé. Si la 
notion de « fin » convoque un moment de réflexion, de bilan, de prise de distance 
et de suspension des conflits, elle donne également lieu à des envies d’en 
découdre, à l’explosion de ressentiments et à l’exposition du passé. Elle sollicite 
des valeurs de partage, d’apaisement, de rassemblement et peut aussi avoir des 
modalités commerciales, voire mercantiles. Enfin, par exemple, la trêve des 
activités parlementaires, les congés de fin d’année sont une période de forte 
activité pour certaines catégories professionnelles : la fête de fin serait-elle affaire 
de privilégiés qui ont quelque chose à célébrer et surtout les moyens de le faire, 
comme le rappelle La Vie est belle de Capra ? La fête de fin éveille envies, 
jalousies, comparaisons, sentiment d’imposture et de découragement. 

REC 12, Fêtes de fin, 2025



10 

Du reste, ne fêterait-on pas plutôt dans toute « fête de fin » un début ou un 
renouveau (à l’exemple de la fin des vendanges, des bals de promotion ou tout 
simplement de la nouvelle année), l’inauguration ou la naissance d’une nouvelle 
ère ? La « fin » porte une part de pensée désidérative (wishful thinking) et les fêtes 
aussi cultuelles soient-elles une forme de vœu pieux. Demeurent pourtant le 
sursaut, la confiance, les bonnes résolutions ; on veut croire à la fin, tout en 
sachant que rien n’est moins sûr, comme le rappelle l’échelonnage des rituels dans 
les sociétés anciennes comme dans les nôtres : à l’instar du cycle des saisons, une 
fête de fin implique un nouveau départ, un franchissement ou dépassement, un 
coming of age, une revue de fin d’année le passage à la suivante, une fête de fin 
d’un emploi l’avènement espéré d’un autre. Quant aux fêtes de fin de conflit, 
d’occupation, de dictature, elles s’espèrent uniques et leur commémoration (jour 
férié pour Armistice, libération, indépendance ou accès aux élections libres) ne 
manque pas de rappeler qu’il ne faudrait plus jamais à avoir à fêter la fin d’une 
guerre. 

Enfin l’interdiction des fêtes durant la récente pandémie, la suspicion jetée 
sur les fêtes improvisées, l’encadrement des événements festifs ou encore la 
suppression des feux d’artifice par crainte d’incendies ont rappelé à quel point la 
fête peut aussi avoir une fin et qu’elle peut prendre des tonalités mélancoliques. 
« On ne s’amuse plus comme avant », « on ne sait plus s’amuser », « on ne fait 
plus la fête »… Les modalités des récits impliquent parfois un regard rétrospectif 
et une nostalgie, par exemple autour du « dernier été » (Le Jardin des Finzi-
Contini), de la « dernière fête » (Fanny et Alexandre) dont on ignorait qu’elle 
réunissait une dernière fois toute la famille avant un décès ou un événement 
historique majeur (dans Milou en mai, un décès réunissant une famille et les 
événements de mai 68 donnent à l’ensemble une tonalité aussi incongrue que 
douce-amère). Inversement la « fête de fin d’année » peut être marquée par des 
débordements, des délits dont le souvenir est douloureux voire traumatique. Fin 
d’année et désir de fin ou d’en finir (car les accidents de la route, les violences 
intrafamiliales et les suicides sont aussi le lot des fêtes de fin) invitent à penser les 
événements festifs dans toute leur ambivalence, tant ils peuvent aussi être liés à 
des rituels de deuil, à des enterrements, à des adieux (Adieu Berthe). En outre, si 
la fête de fin (ses préparatifs, ses enjeux, les angoisses et les joies qu’elle génère) 
fait parfois toute l’action d’un récit (à l’exemple des épisodes de la série Friends 
sur le redouté et annuel Thanksgiving), ou bien en marque un épisode important 
(le bal mis en abyme comme passage obligé d’un ballet par exemple), il arrive 
aussi souvent qu’elle coïncide avec la fin de la diégèse (comme le banquet dans 
les albums d’Astérix), libérant son public sur ce point aussi, offrant un finale 
spectaculaire et redoublé, vu de façon festive (Le Sens de la fête) ou ironique, 
raillant ses objets comme les feux d’artifice et les flonflons (Combat de nègre et 
de chiens) ou révélant, comme dans nombre de fictions policières, la fin de 

REC 12, Fêtes de fin, 2025



11 

l’énigme et renvoyant public comme personnages au soulagement d’une éviction 
des coupables et d’un retour à la raison (ou à la maison, si on l’a vu au cinéma). 

Les réflexions rassemblées ici proposent des études de cas, des modalités de 
représentation des fins de cycles (de vie, d’époque, de saison, de régime…), sur 
divers supports médiatiques avec diverses formes de récit, tout en respectant leurs 
registres spécifiques et leurs modes d’expression (mélodrame, comédie, film 
sentimental, intrigue policière.) Qu’elles problématisent la fête de fin ou en 
manifestent tous les codes, apparaissent régulièrement dans des programmations 
télévisuelles liées à des fêtes de fins (Le Père Noël est une ordure, ou Home alone, 
régulièrement diffusés à Noël, au côté des bêtisiers, jeux, rétrospectives, 
hommages, bilans), soient même créées pour l’occasion (Hallmark) ou aient 
vraiment été l’expression singulière d’un moment (fin d’une guerre, perte d’une 
forme d’innocence ou du moins de naïveté), les fictions comme les manifestations 
culturelles de la fin sont ici envisagées dans toute leur complexité. Une première 
étape s’arrête sur les fêtes éclatantes de fin qui proposent de nouveaux, et peut-
être faux départs, qui engagent croyance ou conviction, une seconde sur les fêtes 
d’effondrement, d’apocalypse, associant fête finale et dernière fête, et une 
troisième et dernière sur la problématisation ironique de la fête de fin. De quoi la 
fête est-elle la fin ?, à quoi la fin fait-elle la fête ?, comme autant de façons de 
bousculer fêtes et célébrations. 

Florence FIX 
Rouen 

Bibliographie indicative 

DOMINGUEZ LEIVA Antonio, Psycho Santa, éditions du Murmure, coll. 
« Borderline », 2023. 

DUVIGNAUD Jean, Fêtes et civilisations et La fête aujourd’hui, Arles, Actes 
Sud, 1991. 

PELTIER Jérémie, La Fête est finie ?, Paris, éditions de l’Observatoire, 2021. 

STEINER Philippe, Faire la fête, sociologie de la joie, Paris, PUF, 2023. 

TOUDOIRE-SURLAPIERRE Frédérique, La dernière fois, Chatou, éditions de 
la Transparence, 2007. 

REC 12, Fêtes de fin, 2025



12 

WUNENBURGER Jean-Jacques, La fête, le jeu et le sacré, Paris, éditions 
universitaires, 1977. 

REC 12, Fêtes de fin, 2025




