REC 12, Fétes de fin, 2025
DOI : 10.58335/rec.286

CELEBRER LA FIN, SACRIFIER LES FEMMES : LE HAPPY END
PERVERTI DANS LE FOLK HORROR CONTEMPORAIN

Célebrer la fin dans les films d’horreur signifie souvent célébrer la mort. Dans le
meilleur des cas, il s’agit de se réjouir de la disparition de I’antagoniste, le héros
ayant triompheé de celui qui le persécutait ; mais le film d’horreur du xXX1°siecle
propose rarement une fin aussi manichéenne. La célébration tend a passer du coté
des antagonistes, une situation particuliérement présente dans le folk horror. Ce
sous-genre de I’horreur posséde quatre caractéristiques notables : le paysage et la
nature y tiennent une place primordiale, le personnage principal y est isolé, il est
confronté a un groupe au systeme de croyances et de moralité biaisés, qui implique
une invocation ou un rituel'.

The Wicker Man (Robin Hardy, 1973), film britannique emblématique du
folk horror, se conclut par le sacrifice d’un policier venu enquéter sur une 1ile
isolée aupres d’une communauté marginale et paienne. Il est brilé vif, enfermé
dans un totem figurant un dieu d’osier : sa mort est, aux yeux de la secte, une
nécessité a la célébration de la fin de la saison des moissons. La scéne est rythmée
par ’hymne chrétien « The Lord is my Shepherd » scandé¢ par le policier, tandis
que la communauté entonne a I’unisson la chanson médiévale « Summer is
icumen in » (« L’Eté est arrivé »), produisant un contrepoint didactique? entre la
solennité de I’hymne, la gaieté de la chanson et I’horreur de la scéne.

Cette célébration finale, sous forme de rite sectaire, est un effet encore
couramment utilis¢ dans le folk horror contemporain, a une différence pres :
désormais, elle met principalement en scéne le sacrifice de personnages féminins.
The Witch (Robert Eggers, 2015), Hérédité et Midsommar (Ari Aster, 2018 et
2019), The Lodge et The Devil’s Bath (Veronika Franz et Severin Fiala, 2019 et
2024) ont en effet en commun de mettre en scéne une femme, prise dans une
dynamique familiale troublée, qui ne parvient pas a résister a ’emprise d’un
groupe religieux. Un choix s’offre finalement a elle : mourir, ou renoncer a son
intégrité, s’infligeant alors une mort symbolique en embrassant les idéaux de la
communauté & laquelle elle s’opposait. A ce propos, Anne Dufourmantelle
explique :

Face aux événements qui la désignent, un doute subsiste. Est-elle une victime ou celle
qui, en secret, orchestre le meurtre ? La femme, dit-on, préside aux métamorphoses :
sorciere, pythie, sage-femme, meére monstrueuse ou jeune fille folle, elle n’a cessé de

' Adam Scovell, Folk Horror, Hours Dreadful and Things Strange, Leighton Buzzard, Auteur
Publishing, 2017.

2 Le contrepoint didactique est une opposition entre émotions visuelle et auditive ou « le
refroidissement apporté par la musique n’est pas employé a renforcer I’émotion, mais au
contraire a rendre le spectateur disponible a la compréhension d’une idée. » Michel Chion, Un
art sonore, le cinéma, Paris, Cahiers du cinéma, 2003, p. 384.

119


https://dx.doi.org/10.58335/rec.286

REC 12, Fétes de fin, 2025
DOI : 10.58335/rec.286

hanter 1I’imaginaire chrétien de I’ombre de ses pouvoirs maléfiques ou supposés tels. La
menace qu’elle laisse planer, imaginaire ou réelle, est pour la communauté un lieu
d’obsession’.

L’ambivalence de cet événement funébre est qu’il tient, dans le contexte de
ces films de folk horror, a la fois du sacrifice et du renoncement : il apparait tout
autant comme un « acte sacré »* que comme un geste de désespoir de la part des
héroines. L’autrice précise que «le sacrifice n’est pas un renoncement. Le
renoncement creuse une ligne de fracture entre soi et soi, la ou le sacrifice, lui,
construit une désobéissance “sacrée” aux régles de la civilité et du droit. »° Si
cette désobéissance nait d’une pression religieuse de la part de la communauté, le
sacrifice peut-il étre considéré comme un acte d’empouvoirement ? La complexité
de cette question est a I’image des séquences finales de ces films de folk horror,
qui nous sont présentées, malgré leur dimension horrifique, comme des happy
end. En effet, ces long-métrages respectent la régle fondamentale de cette
« convention artistique »°, qui implique, a la fin du film, le bonheur « des
personnages, du public, ou des deux. »’ La question que pose le folk horror
contemporain est donc la suivante : a qui profite vraiment ce happy end perverti ?
Nous tenterons de le déterminer par I’analyse musicologique de ces cinq films,
dont les bandes-son parachevent I’ambiguité émotionnelle de leurs célébrations
finales.

La voix de la contrition : un happy end pour « elle » ?

Si le happy end prend, dans le folk horror contemporain, la forme d’une
célébration collective, cette derni€re n’est pas toujours synonyme de trivialité :
dans The Lodge et The Devils Bath, le sacrifice féminin est précédé d’un moment
intimiste et solennel ou les héroines font acte de foi en chantant des hymnes
religieux. L’apaisement éprouvé, que 1’on pourrait relier au happy end, est alors
avant tout ressenti et exprimé par I’héroine elle-méme. La communauté, si elle
reste oppressive et encourage cette contrition, n’est pas directement a I’origine du
choix sacrificiel.

Dans The Lodge, la secte est en effet d’emblée absente : tous ses membres
se sont donné la mort lors d’un suicide collectif, a I’exception de Grace (Riley
Keough), la fille du gourou, ayant été épargnée. Devenue adulte, elle tente de se
reconstruire aupres de Richard, veuf et pére de deux enfants, Aidan et Mia. Au
moment de Noél, la famille recomposée s’isole dans un chalet de montagne pour

3 Anne Dufourmantelle, La Femme et le Sacrifice, d’Antigone a la femme d’a cété, Paris,
Denoél, 2007, p. 32.

4 Ibid., p. 15 : « “Sacrifice” vient du latin sacrificare, sacrum facere, faire un acte sacré. »

S Ibid., p. 41.

6 James MacDowell, Happy Endings in Hollywood Cinema: Cliché, Convention and the Final
Couple, Edimbourg, Edinburgh University Press, 2013, p. 9.

T Ibid., p. 26.

120


https://dx.doi.org/10.58335/rec.286

REC 12, Fétes de fin, 2025
DOI : 10.58335/rec.286

passer les fétes, mais Richard laisse Grace seule avec les enfants qui, la tenant
pour responsable de la mort de leur mere, la rejettent en conséquence. Ces derniers
lui font croire, dans une mise en scene cruelle, qu’ils sont tous les trois morts et
que ce chalet est leur purgatoire. Les enfants diffusent en boucle des
enregistrements issus des sermons du pere de Grace, ainsi que [’hymne chrétien
« Nearer my God to Thee », dernier chant interprété avant le suicide collectif des
membres de la secte.

C’est sur ce méme hymne que se cloture The Lodge. De retour au chalet,
Richard est abattu par Grace, qui a complétement sombré dans la psychose
religieuse. Hantée par I’idéologie et les rituels de son ancienne secte, elle réunit
de force la famille autour d’un dernier repas et enjoint les enfants a prier pour le
salut de leur pere et pour que Dieu pardonne leur péché. Le silence pesant est alors
rompu par la voix de Grace, qui entonne « Nearer my God to Thee ». Ce chant,
pourtant emprunté a un répertoire religieux associ€¢ a la consolation et au salut,
scelle ici une mise a mort sacrificielle imminente. Les enfants, conscients de sa
signification aux yeux de leur belle-mére, tremblent de peur : si aucun son ne sort
de la bouche d’Aidan, Mia finit par reprendre ’hymne en chceur, sa voix d’enfant
terrorisée se mélant a celle, confiante et solennelle, de Grace. Le visage marqué
par la souffrance, mais habit¢ d’une étrange sérénité, cette derniere semble
convaincue que son geste est un acte de foi qui les ménera tous a la rédemption et
donc au paradis : la voie du happy end est, selon elle, pavée de contrition.

La sceéne de fin de The Devil s Bath refait exactement le méme emploi d’un
chant liturgique : Agnes (Anja Plaschg), condamnée a mort pour infanticide, y
interprete Maria, chant en allemand a la gloire de la Vierge, a I’unisson avec une
petite fille de la foule venue assister a son exécution. Ce film historique suit le
destin d’ Agnes, une jeune femme pieuse du XVIII® siecle, insatisfaite de son récent
mariage et de son quotidien rural. Rejetée par sa famille et par sa communauté,
elle sombre progressivement dans le « bain du diable »® jusqu’a souhaiter mourir.
Le suicide étant prohibé par 1’Eglise, la jeune femme tue un enfant du village,
dans I’espoir d’étre pardonnée avant d’étre condamnée a mort : ce stratagéme dont
on reléve de nombreux cas a cette époque en Allemagne, porte le nom de « suicide
par procuration »°. Son crime finalement absous, la jeune femme accéde a ce qui
lui apparait, comme pour Grace, un happy end dans la mort. Sur 1’échafaud, elle
chante avec une ferveur mystique, le visage dissimulé par un linge blanc : face au
silence de la foule, seule résonne sa voix, brutalement coupée au milieu du
deuxieme couplet par la lame du bourreau.

Dans The Lodge comme dans The Devil’s Bath, les deux hymnes ont été
composés par des femmes, « Nearer my God to Thee » par Sarah Flower Adams

8 « The Devil’s Bath » soit « Le Bain du diable » est une expression du XVIII® siécle désignant
le trouble dépressif, avant que celui-ci ne soit identifié comme tel.

% Traduction de ’expression anglaise « suicide by proxy », théorisée par Kathy Stuart dans
Suicide by Proxy in Early Modern Germany: Crime, Sin and Salvation, Basingstoke, Palgrave
Macmillan, 2023.

121


https://dx.doi.org/10.58335/rec.286

REC 12, Fétes de fin, 2025
DOI : 10.58335/rec.286

au Xix®siécle et Maria spécifiquement écrit pour le film par Anja Plaschg!®
d’aprées un chant de pelerinage marial d’époque, « Maria Wir Loben ». Les deux
hymnes suivent un schéma strophique simple, ponctué¢ d’un « refrain»
correspondant au titre de la chanson.

Nearer, My God to Thee Maria

Nearer, My God, to Thee, nearer to Alle sollen wir uns freuen!
Thee! Griiflen, loben, benedein
E’en though it be a cross that raiseth | Unsere Frau und Konigin,
me; Helferin und Herrscherin,
Still all my song shall be nearer, my | Refrain:

God, to Thee, Maria, Maria!

Refrain :

Nearer, my God, to Thee, nearer to

Thee!

Cette derniere phrase musicale est congue pour étre reprise a I’unisson par la
communauté religieuse : I’interpréter de maniére aussi solitaire montre a quel
point ces femmes sont isolées, que cela soit dans leur famille ou dans leur village.
Pourtant, dans ces deux films, une enfant répond a I’appel. Cette interaction n’est
pas anodine tant les personnages de Grace et d’Agnes sont liées a la maternité :
elles sont a la fois des figures mariales et infanticides. Agnes, victime d’un
mariage jamais consomme, n’a pu devenir mere tandis que Grace incarne malgreé
elle le réle de maratre auprés d’enfants qu’elle aurait voulu aimer. Ces Vierges
symboliques, I’une incarnant la grace (Grace) et I’autre 1’agneau de Dieu (Agnes),
sont fondamentalement des figures vertueuses : ne parvenant pas a trouver leur
place dans une société qui les étouffe, elles otent la vie, a défaut de pouvoir la
donner. Le sacrifice de ces femmes (d’autrui, comme d’elles-mémes) n’est
pourtant pas mu par ’égoisme ou la vengeance. Comme [’écrit Anne
Dufourmantelle :

Une femme sacrificielle ne renonce pas a la vie méme pour obtenir le bénéfice ultérieur
d’une reconnaissance future, elle s’offre a exprimer ce que tous autour d’elle ont si
longtemps tu, a révéler par son acte la charge de démence, de grandeur, d’horreur qui

restait 1a en souffrance'l.

Le sacrifice de Gace et d’Agnes est une tentative désespérée, entre folie et
contrition, de donner sens a une existence marquée par 1’exclusion. Dévotion,

10 Elle est a la fois la compositrice de la bande-originale de The Devil’s Bath et ’actrice qui
incarne Agnes, le personnage principal.

' Anne Dufourmantelle, La Femme et le Sacrifice, d’Antigone a la femme d’a cété, op. cit.,
p. 47.

122


https://dx.doi.org/10.58335/rec.286

REC 12, Fétes de fin, 2025
DOI : 10.58335/rec.286

dépression et destruction se confondent, donnant a ces Vierges corrompues des
happy end pervertis : ’apaisement exprimé par le chant entre en dissonance avec
un sacrifice ritualisé par une société incapable de leur offrir autre chose que la
mort comme issue symbolique. Si le chant est un acte de communion, la voix de
ces femmes s’¢éleve une derniere fois dans un monde qui reste sourd face a leur
souffrance.

Danse avec le diable : un happy end pour « eux » ?

Si The Lodge s’achéve sur un plan montrant le revolver qui leur oOtera la vie, la
mort de Grace et des enfants est seulement suggérée ; a I’inverse, The Devil's Bath
ne se cloture pas sur la décapitation d’ Agnes, mais sur la liesse de la foule venue
assister a sa mort. Le silence glagant qui accompagne I’interruption brutale de son
chant est rapidement brisé alors qu’une musique festive retentit, entrainant le
peuple dans une célébration chaotique et dansante. Le sacré laisse place au paien,
la solennité religieuse a la jubilation populaire : le sang d’ Agnes, jaillissant de son
corps décapité, est récupéré par les bourreaux puis vendu, contre quelques pieces
d’or, a des individus qui s’empressent de le boire!'?. Devant le cadavre d’Agnes,
sa téte empalée sur une pique, hommes, femmes et enfants dansent la polka : la
mort de la jeune femme apparait alors, plus qu’un happy end pour elle, comme
une fin heureuse pour eux.

Selon Barbara Creed, le happy end est une structure narrative dans laquelle
« toutes les intrigues sont soigneusement résolues, et les valeurs du status quo
entérinées — le couple, la famille, la société et la loi »'*. La perversion de la fin de
The Devils Bath réside précisément dans son apparente conformité a cette
définition : en supprimant Agnes, percue comme une menace pour 1’ordre social,
la communauté rétablit un équilibre qui se veut juste. Ainsi, elle incarne
I’antagoniste dont la mort est une réjouissance : la musique vient accentuer ce
contrepoint didactique en nous invitant a la féte plutot qu’au deuil.

Ce refus du deuil — et donc du sacré — se manifeste, sous une autre forme
dans le film The Witch, qui se déroule dans un contexte assez similaire, mais au
xvi¢siecle. Thomasin (Anya Taylor-Joy) est, a la fin du film, la seule survivante
de sa famille extrémement croyante : ses parents et fréres et sceurs sont tués un a
un par la sorcicre vivant dans la forét a I’orée de leur habitation. Accusée tout au
long du film par ses proches d’étre ladite sorciére — alors qu’elle est une jeune

12 Cette pratique était répandue a 1’époque, la population ayant la conviction que le sang humain
avait le pouvoir de guérir des maladies. A ce propos, consulter Owen Davies et Francesca
Matteoni, « The Corpse Gives Life », dans Owen Davies et Francesca Matteoni (dir.), Executing
Magic in the Modern Era: Criminal Bodies and the Gallows in Popular Medicine, Basingstoke,
Palgrave Macmillan, 2017, p. 29-52.

13 Barbara Creed, « Horror and the Carnivalesque, The Body-monstrous», dans Leslie
Devereaux (dir.), Fields of Vision: Essays In Film Studies, Visual Anthropology, and
Photography, Berkeley, University of California Press, 1995, p. 155.

123


https://dx.doi.org/10.58335/rec.286

REC 12, Fétes de fin, 2025
DOI : 10.58335/rec.286

femme vertueuse — elle finit par endosser cette identité : privée de toute attache,
elle passe un marché¢ avec le diable et rejoint un sabbat de sorcieres. En refusant
de pleurer sa famille, elle sacrifie ses valeurs religieuses ; bouc émissaire
corrompu par Satan, elle rejoint une communauté marginale ou elle perd son
identité, s’ infligeant une mort symbolique.

Aucun espace sonore n’est accordé au deuil : la perte brutale de sa famille
ne donne lieu ni a un temps de silence, ni a une musique empathique. Au contraire,
alors qu’elle rejoint le sabbat au cceur de la forét, c¢’est autant le diable que la
musique qui la guide. Les voix de femmes s’unissent au son des tambours :
Thomasin découvre les sorcieres en pleine célébration tandis qu’elles dansent
nues autour du feu en scandant une pricre sataniste. La jeune femme est happée
par I’exaltation bruyante et mouvante : si sa libération se manifeste par son envol,
dans une position christique pervertie, elle n’en reste pas moins sous le joug du
diable.

Thomasin et Agnes disparaissent de la communauté autant qu’elle se fondent
en elle : la premicre se détache de sa famille pour intégrer le cercle de Satan, la
seconde est d’abord exécutée avant d’étre consommee par la foule. Leur
effacement nuance le sentiment de libération a travers la mort qu’éprouvent les
deux jeunes femmes : leur sacrifice n’a de valeur que parce qu’il sert un ordre
social. Si Agnes et Thomasin sont véritablement des femmes animées par des
valeurs chrétiennes — rappelant les Vierges symboliques évoquées
précédemment — les communautés célébrant leur sacrifice par le chant et la danse
apparaissent alors comme amorales, voire diaboliques'*.

D’un point de vue musical, cette ambivalence est confirmée de multiples
maniéres. Les instruments employés, les percussions dans The Witch ou la
cornemuse, la fllte, et la vielle a roue dans The Devil’s Bath appartiennent a la
pratique musicale profane et s’opposent donc au sacré : ils sont d’ailleurs tous
représentés comme des instruments de torture dans la partie du triptyque
représentant 1’enfer dans Le Jardin des délices de Jérome Bosch (xvesiecle). La
pricre interprétée par les sorciéres dans The Witch correspond a la onziéme clé
énochienne — 1’énochien étant la « langue des anges »'> — que I’on retrouve
notamment dans La Bible Satanique (Anton LaVey, 1969). Cette clé, liée a la
nécromancie, est censée invoquer les morts, « Niiso salman teloch! Od par aldon
od noan Casarman holq; Gohed saga do zildar zong» se traduisant par
« Eloignez-vous de la maison de la mort ! Et ils se rassemblérent et devinrent ceux
dont on mesure I’importance, les éternels, ceux qui chevauchent les tourbillons. »

14 ’idée d’un lien entre la danse et le Diable prospéra a partir du Xvi¢siécle. A ce propos,
consulter Marie-Thérése Mourey, « Le corps et le Diable — le Diable au corps ? De la transe a
la danse, entre croyances, légendes et représentations (XVI*—XVIIE siécles) », Cahiers d ’Etudes
Germaniques, n°62, 2012, p. 95-117.

15 La langue et son alphabet furent théorisés par John Dee au XVI¢siécle. A ce propos, consulter
Deborah E. Harkness, John Dee’s Conversations with Angels: Cabala, Alchemy, and the End of
Nature, Cambridge, Cambridge University Press, 2006.

124


https://dx.doi.org/10.58335/rec.286

REC 12, Fétes de fin, 2025
DOI : 10.58335/rec.286

La musique traditionnelle entendue a la fin de The Devil’s Bath, quant a elle,
s’intitule « Plitscherpolka » soit « Polka éclaboussante », ce qui n’est pas sans
rappeler le sang d’Agnes maculant littéralement les mains des villageois. De ce
fait, le « bain du diable » désigne-t-il vraiment le trouble dépressif d’Agnes, ou
plutot le mal éclaboussant la foule ? Le happy end perverti se manifeste donc de
maniere ambigué€ a travers ces communautés qui, apres avoir orchestré le
sacrifice, nous invitent a une danse avec le diable.

Transcendance musicale : un happy end pour « nous » ?

Dans Heérédité et Midsommar, Ari Aster pousse un cran plus loin ’'implication du
spectateur en ramenant le récit dans notre présent et en adjoignant a la s€quence
finale de la musique extradiégétique. Celle-ci semble en effet transcender la
diégese pour nous inclure, nous, spectateurs, dans une expérience sensorielle et
¢émotionnelle totale. Elle tend a abolir la frontiére entre 1’écran et la salle : le happy
end n’est plus réservé aux personnages, la célébration n’est plus seulement
filmée : elle devient une expérience d’adhésion troublante a une logique
sacrificielle, malgré et a cause de notre passivité spectatorielle.

La scene finale d’Hérédité donne lieu a un couronnement macabre : le fils
de la famille Graham, Peter (Alex Wolff) est possédé par le démon Paimon. Il
rejoint ses fideles qui ’attendent, nus et prosternés devant les cadavres décapiteés
de sa grand-meére, de sa mere et de sa sceur, toutes trois sacrifiées pour permettre
son avénement. Si I’aieule, ancienne dirigeante de la secte, est a I’origine de sa
propre mort, les sacrifices d’Annie (Toni Collette) et de Charlie (Milly Shapiro),
mere et fille, sont destitués de leur caractére sacré et volontaire : elles en sont
victimes sous I’influence de Paimon. Apres avoir tenté de mourir en se jetant par
la fenétre, Peter lui-méme est possédé par le démon, comme 1’avait souhaité la
grand-mere maternelle : le sacrifice n’a pas de pouvoir face au poids de 1’hérédité.
A cet instant, la musique opére une transformation capitale : la bande-son de Colin
Stetson, jusque-la discrete et anti-mélodique, céde place a une composition
intitulée « Reborn », congue comme un grand crescendo orchestral. Cette
transition sonore annonce une forme de renaissance qui, tout en étant marquée par
I’ombre du démon, installe un climat a la fois apaisant et menacant.

De son coté, Midsommar propose une autre variation sur le théme du
sacrifice féminin, tout en usant de cette méme transformation ultime par le biais
de la musique. Dani (Florence Pugh), I’héroine, est invitée par la communaute
suédoise Hérga a désigner son petit ami infidele comme victime sacrificielle d’un
rituel paien. Par son choix, elle rompt avec son ancienne vie et s’integre
pleinement a la secte qui devient sa nouvelle famille. La musique « Fire Temple »
de Bobby Krlic accompagne la mise en place du rituel et semble s’enflammer et
prendre de ’ampleur tandis que le feu consume le temple sous les yeux de Dani,
reflétant la montée dramatique de la scéne.

125


https://dx.doi.org/10.58335/rec.286

REC 12, Fétes de fin, 2025
DOI : 10.58335/rec.286

A I’image des films auxquels ils appartiennent, les morceaux « Reborn » et
« Fire Temple » flirtent autant avec le divin qu’avec le démoniaque. Cette
ambivalence s’exprime de maniere assez identique entre les deux ceuvres, tant par
leurs influences que par leur usage de I’instrumentation et de I’harmonie. Les deux
compositions puisent dans 1’héritage wagnérien, notamment par 1’emploi
d’harmonies statiques et de crescendi dramatiques, caractéristiques de certaines
ouvertures de ses opéras. Cette influence est particulierement remarquable dans
« Reborn », qui convoque explicitement le prélude de L’Or du Rhin (1869),
donnant a entendre les remous du fleuve naissant de « I’abime mystique »'°. Cette
composition emprunte €galement au répertoire liturgique, les mouvements en
arpége de I’accompagnement rappelant tant le « In Paradisum » du Requiem op.
48 de Faurée (1888) que I’4Ave Maria de Schubert (1825), donnant a la scene de fin
d’Heérédité une dimension solennelle et élégiaque. Parallelement, « Temple Fire »
s’inspire plutdt d’ceuvres ayant pour source la mythologie comme le Prélude a
[’Apreés-midi d’un faune de Debussy (1894), mais surtout le « Lever du jour »,
ouverture de Daphnis et Chloé composée par Ravel (1912), mettant en lumicre
I’atmosphere solaire et éthérée de Midsommar. Dans les deux cas, cette élévation
musicale et spirituelle contraste de manicre saisissante avec la violence du
sacrifice.

Ce paradoxe est accentu¢ par I’instrumentation d’Hérédite : malgré
I’apparente sérénité de la musique, des voix masculines résonnent dans le registre
grave, rappelant les cheeurs de damnés et I’épique-obscur!” hollywoodien, tandis
que le théeme est joué par une trompette aux accents apocalyptiques. Puisque le
diable se cache dans les détails, il est ici représente par des clochettes tintant de
plus en plus fort, le nom du démon, Paimon, venant de I’hébreu Paamon qui
signifie littéralement « tintement» ou « clochette ». Stetson emploie
principalement des instruments a vent pour « Reborn », 1a ou Krlic privilégie les
instruments a cordes : le theme de « Fire Temple » est ainsi interprété au
violoncelle, dont on dit qu’il est le plus proche du registre de la voix humaine ; il
est en outre accompagné par la harpe, instrument angélique par excellence.

L’instrumentation laisse certes a entendre le divin dans Midsommar, mais
c’est par son développement harmonique que se manifeste son ambiguité : si les
deux films partagent une forme de stagnation par ’usage d’une pédale!®, « Temple
Fire » se superpose au chant traditionnel des Hérga, ce qui crée une double strate
sonore dissonante. A I'inverse d’Hérédité, on entend ici des voix de femmes, se
mélangeant aux violons dans le suraigu en glissando'®, ce qui donne I’impression
que ce sont des cris qui deviennent de plus en plus forts, jusqu’a faire disparaitre

16 C’est e nom donné a la fosse d’orchestre wagnérienne.

17 A ce propos consulter Cécile Carayol, La Musique de film fantastique, codes d’une humanité
altérée, Aix-en-Provence, Rouge Profond, 2023.

18 Note tenue par un ou plusieurs instruments pendant une longue durée.

19 Effet qui consiste a glisser sur la corde pour entendre tous les sons possibles compris entre
deux notes.

126


https://dx.doi.org/10.58335/rec.286

REC 12, Fétes de fin, 2025
DOI : 10.58335/rec.286

le théme principal. Alors que Dani suffoque, prise de panique, les Hérga
apparaissent en transe : aucun son diégétique n’est entendu, mais tous les
instruments a cordes rejoignent, par leurs glissandi, ce choeur de lamentations
dissonant. Enfin, alors que Dani regarde enfin le temple briler, elle finit par se
calmer : les glissandi reviennent vers un accord parfait majeur lorsque le temple
s’effondre. Le théme au violoncelle ressurgit une derniére fois quand Dani sourit :
« Elle s’abandonne a une joie que seuls les fous peuvent connaitre. Elle s’est
complétement détachée d’elle-méme, et elle est enfin libre. C’est horrible et ¢’est
beau. »*°

Si les personnages que nous avons €voqués accedent au happy end au sein
du récit, le spectateur peut-il vraiment y adhérer ? Les trois premiers films dont
nous avons discuté précédemment offraient une €chappatoire : en maintenant le
happy end et sa musique au sein de la diégése, le récit permettait au spectateur
d’adopter une posture distanciée vis-a-vis de ce qu’il voyait et entendait, ce qui le
cantonnait au role de simple observateur de ces célébrations cathartiques. Mais
dans Herédite et Midsommar, la musique franchit cette frontiére symbolique pour
nous interpeller directement : & I’image de « Reborn » et de « Fire Temple », le
spectateur cache peut-€tre son penchant pour le mal sous des apparences divines
et vertueuses. Nous sommes alors contraints d’assumer I’ambiguité de notre
situation, puisque notre supposé€e compassion n’exclut pas que nous fassions aussi
partie d’une communauté qui considere le sacrifice féminin comme un happy end.

Conclusion

La musique dans le folk horror contemporain apparait comme un vecteur majeur
dans la construction des fétes de fin. Elle joue un role clé dans ce que nous avons
identifi¢é comme un happy end perverti, qui, loin d’€tre une résolution apaisante,
souléve des questions et perturbe. Les procédés musicaux que nous avons €évoqués
relevent du contrepoint didactique, qui produit une dissonance entre ce que font
respectivement ressentir la narration et la musique. L’emploi récurrent de cet effet
n’est pas anodin, comme I’explique Antoine Janot :

Le contrepoint demande effectivement au spectateur de combler le non-sens de la
contradiction, d’interpréter lui-méme 1’implicite afin de rendre intelligible la dissonance.
Si la logique du contrepoint est guidée, elle n’est pas donnée. La polyphonie laisse
entendre plusieurs interprétations?!.

C’est dans ce flottement entre diverses interprétations que nait I’idée du
happy end : sa perversion tient au fait que la fin n’est pas celle souhaitée par le
spectateur, et qu’elle ne devrait pas €tre la fin souhaitée par les personnages. Le

20 Ari Aster, scénario de Midsommar, A24, avril 2017.
2l Antoine Janot, La Dissonance audiovisuelle : au-dela du réalisme sonore, Mémoire de
Master 2, Université de Paris Sorbonne, 2013, p. 63.

127


https://dx.doi.org/10.58335/rec.286

REC 12, Fétes de fin, 2025
DOI : 10.58335/rec.286

happy end contredit la nature-méme du film d’horreur, telle que présentée par Eric
Dufour :

L’horreur fonctionne toujours sur une impossible résolution. Ce qui fait peur, ce qui est

précisément horrible, ¢’est toujours une situation bloquée de laquelle on ne peut pas sortir.

[...] La spécificité du film d’horreur ce n’est pas qu’il finirait mal, c’est qu’il ne finit
2

pas*-.

Le happy end peut alors étre considéré non pas comme une fin en soi, mais
comme un ressort narratif pour accentuer I’horreur. La recrudescence de ce type
de fins dans le folk horror contemporain mettrait ainsi en exergue 1’une de nos
peurs : la réjouissance que pourrait entrainer le sacrifice d’une femme, dans une
société oppressive et insensible dont nous ferions partie. Sous couvert de
motivations religieuses amorales, ces fins ambigués exposent les violences
normative et patriarcale encore en vigueur de nos jours. Olivia Chevalier-
Chandaigne le confirme :

A travers ce pessimisme, ce que nous montre efficacement le film d’horreur en nous
laissant un gott désagréable, c¢’est nous-mémes. Le film d’horreur a la fonction d’un
miroir qui nous fait voir ce qui est laid en nous?.

Le malaise persistant laissé par ces happy ends pervertis ne tient donc pas
seulement a ce que montrent et font entendre ces conclusions, mais aussi a la
maniére dont elles renversent les conventions narratives. James MacDowell écrit :

Nous pourrions envisager de faire remonter les notions de fin « heureuse » et
« malheureuse » a la notion banale selon laquelle, comme le dit Byron, « toutes les
tragédies se terminent par une mort / toutes les comédies se terminent par un mariage* ».

Martin Sutton compléte cette définition en explicitant qu’ici « le mot
“mariage” doit étre pris dans un sens plus large pour inclure “I’union”
d’oppositions culturellement acceptées. »*° Le malaise que provoque la fin de ces
films d’horreur résiderait ainsi dans leur propension a nous engager
collectivement dans une union idéologique que nous ne devrions pas accepter. Le
happy end perverti prend alors la forme d’un mariage forcé : une célébration ou
tout est bien qui finit mal.

Justine DEWERPE
Rouen

22 Eric Dufour, Le Cinéma d’horreur et ses figures, Paris, PUF, 2006, p. 62-63.

23 Olivia Chevalier-Chandaigne, La philosophie du cinéma d’horreur : Effroi, éthique et beauté,
Paris, Ellipses, 2014, p. 138.

24 James MacDowell, Happy Endings in Hollywood Cinema, Cliché, Convention and the Final
Couple, op. cit., p. 22. L’auteur cite Don Juan de Lord Byron (1831).

25 Martin Sutton, « Patterns of Meaning in the Musical », dans Rock Altman (éd.), Genre: The
Musical, Boston, Routledge, 1981, p. 194.

128


https://dx.doi.org/10.58335/rec.286

REC 12, Fétes de fin, 2025
DOI : 10.58335/rec.286

Bibliographie
ASTER ARI, scénario de Midsommar, A24, Avril 2017.

CHEVALIER-CHANDAIGNE Olivia, La philosophie du cinéma d’horreur :
Effroi, éthique et beaute, Paris, Ellipses, 2014.

CARAYOL Cécile, La Musique de film fantastique, codes d’'une humanité
altérée, Aix-en-Provence, Rouge Profond, 2023.

CHION Michel, Un art sonore, le cinéma, Paris, Cahiers du cinéma, 2003.

CREED Barbara, « Horror and the Carnivalesque, The Body-monstrous », dans
Leslie Devereaux (dir.), Fields of Vision: Essays In Film Studies, Visual
Anthropology, and Photography, Berkeley, University of California Press, 1995.

DAVIES Owen et Francesca MATTEONI, « The Corpse Gives Life », dans Owen
Davies et Francesca Matteoni (dir.), Executing Magic in the Modern Era:

Criminal Bodies and the Gallows in Popular Medicine, Basingstoke, Palgrave
Macmillan, 2017.

DUFOUR Eric, Le Cinéma d’horreur et ses figures, Paris, PUF, 2006.

DUFOURMANTELLE Anne, La Femme et le Sacrifice, d’Antigone a la femme
d’a cote, Paris, Denoél, 2007.

HARKNESS Deborah E., John Dees Conversations with Angels: Cabala,
Alchemy, and the End of Nature, Cambridge, Cambridge University Press, 2006.

JANOT Antoine, La Dissonance audiovisuelle : au-dela du réalisme sonore,
Mémoire de Master 2, Université de Paris Sorbonne, 2013.

MACDOWELL James, Happy Endings in Hollywood: Cinema, Cliche,
Convention and the Final Couple, Edimbourg, Edinburgh University Press, 2013.

MOUREY Marie-Thérese, « Le corps et le Diable — le Diable au corps ? De la
transe a la danse, entre croyances, légendes et représentations (XVI—XVIII®
siecles) », Cahiers d’Etudes Germaniques, n°62, 2012.

SCOVELL Adam, Folk Horror, Hours Dreadful and Things Strange, Leighton
Buzzard, Auteur Publishing, 2017.

129


https://dx.doi.org/10.58335/rec.286

REC 12, Fétes de fin, 2025
DOI : 10.58335/rec.286

STUART Kathy, Suicide by Proxy in Early Modern Germany.: Crime, Sin and
Salvation, Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2023.

SUTTON Martin, « Patterns of Meaning in the Musical », dans Rock Altman
(€d.), Genre: The Musical, Boston, Routledge, 1981.

130


https://dx.doi.org/10.58335/rec.286



