
119  

CÉLÉBRER LA FIN, SACRIFIER LES FEMMES : LE HAPPY END 
PERVERTI DANS LE FOLK HORROR CONTEMPORAIN 

Célébrer la fin dans les films d’horreur signifie souvent célébrer la mort. Dans le 
meilleur des cas, il s’agit de se réjouir de la disparition de l’antagoniste, le héros 
ayant triomphé de celui qui le persécutait ; mais le film d’horreur du XXIe siècle 
propose rarement une fin aussi manichéenne. La célébration tend à passer du côté 
des antagonistes, une situation particulièrement présente dans le folk horror. Ce 
sous-genre de l’horreur possède quatre caractéristiques notables : le paysage et la 
nature y tiennent une place primordiale, le personnage principal y est isolé, il est 
confronté à un groupe au système de croyances et de moralité biaisés, qui implique 
une invocation ou un rituel1. 

The Wicker Man (Robin Hardy, 1973), film britannique emblématique du 
folk horror, se conclut par le sacrifice d’un policier venu enquêter sur une île 
isolée auprès d’une communauté marginale et païenne. Il est brûlé vif, enfermé 
dans un totem figurant un dieu d’osier : sa mort est, aux yeux de la secte, une 
nécessité à la célébration de la fin de la saison des moissons. La scène est rythmée 
par l’hymne chrétien « The Lord is my Shepherd » scandé par le policier, tandis 
que la communauté entonne à l’unisson la chanson médiévale « Summer is 
icumen in » (« L’Été est arrivé »), produisant un contrepoint didactique2 entre la 
solennité de l’hymne, la gaieté de la chanson et l’horreur de la scène. 

Cette célébration finale, sous forme de rite sectaire, est un effet encore 
couramment utilisé dans le folk horror contemporain, à une différence près : 
désormais, elle met principalement en scène le sacrifice de personnages féminins. 
The Witch (Robert Eggers, 2015), Hérédité et Midsommar (Ari Aster, 2018 et 
2019), The Lodge et The Devil’s Bath (Veronika Franz et Severin Fiala, 2019 et 
2024) ont en effet en commun de mettre en scène une femme, prise dans une 
dynamique familiale troublée, qui ne parvient pas à résister à l’emprise d’un 
groupe religieux. Un choix s’offre finalement à elle : mourir, ou renoncer à son 
intégrité, s’infligeant alors une mort symbolique en embrassant les idéaux de la 
communauté à laquelle elle s’opposait. À ce propos, Anne Dufourmantelle 
explique : 

Face aux événements qui la désignent, un doute subsiste. Est-elle une victime ou celle 
qui, en secret, orchestre le meurtre ? La femme, dit-on, préside aux métamorphoses : 
sorcière, pythie, sage-femme, mère monstrueuse ou jeune fille folle, elle n’a cessé de 

1 Adam Scovell, Folk Horror, Hours Dreadful and Things Strange, Leighton Buzzard, Auteur 
Publishing, 2017. 
2 Le contrepoint didactique est une opposition entre émotions visuelle et auditive où « le 
refroidissement apporté par la musique n’est pas employé à renforcer l’émotion, mais au 
contraire à rendre le spectateur disponible à la compréhension d’une idée. » Michel Chion, Un 
art sonore, le cinéma, Paris, Cahiers du cinéma, 2003, p. 384. 

REC 12, Fêtes de fin, 2025 
DOI : 10.58335/rec.286

https://dx.doi.org/10.58335/rec.286


120  

hanter l’imaginaire chrétien de l’ombre de ses pouvoirs maléfiques ou supposés tels. La 
menace qu’elle laisse planer, imaginaire ou réelle, est pour la communauté un lieu 
d’obsession3. 

L’ambivalence de cet événement funèbre est qu’il tient, dans le contexte de 
ces films de folk horror, à la fois du sacrifice et du renoncement : il apparaît tout 
autant comme un « acte sacré »4 que comme un geste de désespoir de la part des 
héroïnes. L’autrice précise que « le sacrifice n’est pas un renoncement. Le 
renoncement creuse une ligne de fracture entre soi et soi, là où le sacrifice, lui, 
construit une désobéissance “sacrée” aux règles de la civilité et du droit. »5 Si 
cette désobéissance naît d’une pression religieuse de la part de la communauté, le 
sacrifice peut-il être considéré comme un acte d’empouvoirement ? La complexité 
de cette question est à l’image des séquences finales de ces films de folk horror, 
qui nous sont présentées, malgré leur dimension horrifique, comme des happy 
end. En effet, ces long-métrages respectent la règle fondamentale de cette 
« convention artistique »6, qui implique, à la fin du film, le bonheur « des 
personnages, du public, ou des deux. »7 La question que pose le folk horror 
contemporain est donc la suivante : à qui profite vraiment ce happy end perverti ? 
Nous tenterons de le déterminer par l’analyse musicologique de ces cinq films, 
dont les bandes-son parachèvent l’ambiguïté émotionnelle de leurs célébrations 
finales. 

La voix de la contrition : un happy end pour « elle » ? 

Si le happy end prend, dans le folk horror contemporain, la forme d’une 
célébration collective, cette dernière n’est pas toujours synonyme de trivialité : 
dans The Lodge et The Devil’s Bath, le sacrifice féminin est précédé d’un moment 
intimiste et solennel où les héroïnes font acte de foi en chantant des hymnes 
religieux. L’apaisement éprouvé, que l’on pourrait relier au happy end, est alors 
avant tout ressenti et exprimé par l’héroïne elle-même. La communauté, si elle 
reste oppressive et encourage cette contrition, n’est pas directement à l’origine du 
choix sacrificiel. 

Dans The Lodge, la secte est en effet d’emblée absente : tous ses membres 
se sont donné la mort lors d’un suicide collectif, à l’exception de Grace (Riley 
Keough), la fille du gourou, ayant été épargnée. Devenue adulte, elle tente de se 
reconstruire auprès de Richard, veuf et père de deux enfants, Aidan et Mia. Au 
moment de Noël, la famille recomposée s’isole dans un chalet de montagne pour 

3 Anne Dufourmantelle, La Femme et le Sacrifice, d’Antigone à la femme d’à côté, Paris, 
Denoël, 2007, p. 32. 
4 Ibid., p. 15 : « “Sacrifice” vient du latin sacrificare, sacrum facere, faire un acte sacré. » 
5 Ibid., p. 41. 
6 James MacDowell, Happy Endings in Hollywood Cinema: Cliché, Convention and the Final 
Couple, Édimbourg, Edinburgh University Press, 2013, p. 9. 
7 Ibid., p. 26. 

REC 12, Fêtes de fin, 2025 
DOI : 10.58335/rec.286

https://dx.doi.org/10.58335/rec.286


121  

passer les fêtes, mais Richard laisse Grace seule avec les enfants qui, la tenant 
pour responsable de la mort de leur mère, la rejettent en conséquence. Ces derniers 
lui font croire, dans une mise en scène cruelle, qu’ils sont tous les trois morts et 
que ce chalet est leur purgatoire. Les enfants diffusent en boucle des 
enregistrements issus des sermons du père de Grace, ainsi que l’hymne chrétien 
« Nearer my God to Thee », dernier chant interprété avant le suicide collectif des 
membres de la secte. 

C’est sur ce même hymne que se clôture The Lodge. De retour au chalet, 
Richard est abattu par Grace, qui a complétement sombré dans la psychose 
religieuse. Hantée par l’idéologie et les rituels de son ancienne secte, elle réunit 
de force la famille autour d’un dernier repas et enjoint les enfants à prier pour le 
salut de leur père et pour que Dieu pardonne leur péché. Le silence pesant est alors 
rompu par la voix de Grace, qui entonne « Nearer my God to Thee ». Ce chant, 
pourtant emprunté à un répertoire religieux associé à la consolation et au salut, 
scelle ici une mise à mort sacrificielle imminente. Les enfants, conscients de sa 
signification aux yeux de leur belle-mère, tremblent de peur : si aucun son ne sort 
de la bouche d’Aidan, Mia finit par reprendre l’hymne en chœur, sa voix d’enfant 
terrorisée se mêlant à celle, confiante et solennelle, de Grace. Le visage marqué 
par la souffrance, mais habité d’une étrange sérénité, cette dernière semble 
convaincue que son geste est un acte de foi qui les mènera tous à la rédemption et 
donc au paradis : la voie du happy end est, selon elle, pavée de contrition. 

La scène de fin de The Devil’s Bath refait exactement le même emploi d’un 
chant liturgique : Agnes (Anja Plaschg), condamnée à mort pour infanticide, y 
interprète Maria, chant en allemand à la gloire de la Vierge, à l’unisson avec une 
petite fille de la foule venue assister à son exécution. Ce film historique suit le 
destin d’Agnes, une jeune femme pieuse du XVIIIe siècle, insatisfaite de son récent 
mariage et de son quotidien rural. Rejetée par sa famille et par sa communauté, 
elle sombre progressivement dans le « bain du diable »8 jusqu’à souhaiter mourir. 
Le suicide étant prohibé par l’Église, la jeune femme tue un enfant du village, 
dans l’espoir d’être pardonnée avant d’être condamnée à mort : ce stratagème dont 
on relève de nombreux cas à cette époque en Allemagne, porte le nom de « suicide 
par procuration »9. Son crime finalement absous, la jeune femme accède à ce qui 
lui apparaît, comme pour Grace, un happy end dans la mort. Sur l’échafaud, elle 
chante avec une ferveur mystique, le visage dissimulé par un linge blanc : face au 
silence de la foule, seule résonne sa voix, brutalement coupée au milieu du 
deuxième couplet par la lame du bourreau. 

Dans The Lodge comme dans The Devil’s Bath, les deux hymnes ont été 
composés par des femmes, « Nearer my God to Thee » par Sarah Flower Adams 

8 « The Devil’s Bath » soit « Le Bain du diable » est une expression du XVIIIe siècle désignant 
le trouble dépressif, avant que celui-ci ne soit identifié comme tel. 
9 Traduction de l’expression anglaise « suicide by proxy », théorisée par Kathy Stuart dans 
Suicide by Proxy in Early Modern Germany: Crime, Sin and Salvation, Basingstoke, Palgrave 
Macmillan, 2023. 

REC 12, Fêtes de fin, 2025 
DOI : 10.58335/rec.286

https://dx.doi.org/10.58335/rec.286


122  

au XIXe siècle et Maria spécifiquement écrit pour le film par Anja Plaschg10 
d’après un chant de pèlerinage marial d’époque, « Maria Wir Loben ». Les deux 
hymnes suivent un schéma strophique simple, ponctué d’un « refrain » 
correspondant au titre de la chanson. 

Nearer, My God to Thee 

Nearer, My God, to Thee, nearer to 
Thee! 
E’en though it be a cross that raiseth 
me; 
Still all my song shall be nearer, my 
God, to Thee, 
Refrain : 
Nearer, my God, to Thee, nearer to 
Thee! 

Maria 

Alle sollen wir uns freuen! 
Grüßen, loben, benedein 
Unsere Frau und Königin, 
Helferin und Herrscherin, 
Refrain : 
Maria, Maria! 

Cette dernière phrase musicale est conçue pour être reprise à l’unisson par la 
communauté religieuse : l’interpréter de manière aussi solitaire montre à quel 
point ces femmes sont isolées, que cela soit dans leur famille ou dans leur village. 
Pourtant, dans ces deux films, une enfant répond à l’appel. Cette interaction n’est 
pas anodine tant les personnages de Grace et d’Agnes sont liées à la maternité : 
elles sont à la fois des figures mariales et infanticides. Agnes, victime d’un 
mariage jamais consommé, n’a pu devenir mère tandis que Grace incarne malgré 
elle le rôle de marâtre auprès d’enfants qu’elle aurait voulu aimer. Ces Vierges 
symboliques, l’une incarnant la grâce (Grace) et l’autre l’agneau de Dieu (Agnes), 
sont fondamentalement des figures vertueuses : ne parvenant pas à trouver leur 
place dans une société qui les étouffe, elles ôtent la vie, à défaut de pouvoir la 
donner. Le sacrifice de ces femmes (d’autrui, comme d’elles-mêmes) n’est 
pourtant pas mu par l’égoïsme ou la vengeance. Comme l’écrit Anne 
Dufourmantelle : 

Une femme sacrificielle ne renonce pas à la vie même pour obtenir le bénéfice ultérieur 
d’une reconnaissance future, elle s’offre à exprimer ce que tous autour d’elle ont si 
longtemps tu, à révéler par son acte la charge de démence, de grandeur, d’horreur qui 
restait là en souffrance11. 

Le sacrifice de Gace et d’Agnes est une tentative désespérée, entre folie et 
contrition, de donner sens à une existence marquée par l’exclusion. Dévotion, 

10 Elle est à la fois la compositrice de la bande-originale de The Devil’s Bath et l’actrice qui 
incarne Agnes, le personnage principal. 
11 Anne Dufourmantelle, La Femme et le Sacrifice, d’Antigone à la femme d’à côté, op. cit., 
p. 47.

REC 12, Fêtes de fin, 2025 
DOI : 10.58335/rec.286

https://dx.doi.org/10.58335/rec.286


123  

dépression et destruction se confondent, donnant à ces Vierges corrompues des 
happy end pervertis : l’apaisement exprimé par le chant entre en dissonance avec 
un sacrifice ritualisé par une société incapable de leur offrir autre chose que la 
mort comme issue symbolique. Si le chant est un acte de communion, la voix de 
ces femmes s’élève une dernière fois dans un monde qui reste sourd face à leur 
souffrance. 

Danse avec le diable : un happy end pour « eux » ? 

Si The Lodge s’achève sur un plan montrant le revolver qui leur ôtera la vie, la 
mort de Grace et des enfants est seulement suggérée ; à l’inverse, The Devil’s Bath 
ne se clôture pas sur la décapitation d’Agnes, mais sur la liesse de la foule venue 
assister à sa mort. Le silence glaçant qui accompagne l’interruption brutale de son 
chant est rapidement brisé alors qu’une musique festive retentit, entraînant le 
peuple dans une célébration chaotique et dansante. Le sacré laisse place au païen, 
la solennité religieuse à la jubilation populaire : le sang d’Agnes, jaillissant de son 
corps décapité, est récupéré par les bourreaux puis vendu, contre quelques pièces 
d’or, à des individus qui s’empressent de le boire12. Devant le cadavre d’Agnes, 
sa tête empalée sur une pique, hommes, femmes et enfants dansent la polka : la 
mort de la jeune femme apparaît alors, plus qu’un happy end pour elle, comme 
une fin heureuse pour eux. 

Selon Barbara Creed, le happy end est une structure narrative dans laquelle 
« toutes les intrigues sont soigneusement résolues, et les valeurs du status quo 
entérinées – le couple, la famille, la société et la loi »13. La perversion de la fin de 
The Devil’s Bath réside précisément dans son apparente conformité à cette 
définition : en supprimant Agnes, perçue comme une menace pour l’ordre social, 
la communauté rétablit un équilibre qui se veut juste. Ainsi, elle incarne 
l’antagoniste dont la mort est une réjouissance : la musique vient accentuer ce 
contrepoint didactique en nous invitant à la fête plutôt qu’au deuil. 

Ce refus du deuil – et donc du sacré – se manifeste, sous une autre forme 
dans le film The Witch, qui se déroule dans un contexte assez similaire, mais au 
XVIIe siècle. Thomasin (Anya Taylor-Joy) est, à la fin du film, la seule survivante 
de sa famille extrêmement croyante : ses parents et frères et sœurs sont tués un à 
un par la sorcière vivant dans la forêt à l’orée de leur habitation. Accusée tout au 
long du film par ses proches d’être ladite sorcière – alors qu’elle est une jeune 

12 Cette pratique était répandue à l’époque, la population ayant la conviction que le sang humain 
avait le pouvoir de guérir des maladies. À ce propos, consulter Owen Davies et Francesca 
Matteoni, « The Corpse Gives Life », dans Owen Davies et Francesca Matteoni (dir.), Executing 
Magic in the Modern Era: Criminal Bodies and the Gallows in Popular Medicine, Basingstoke, 
Palgrave Macmillan, 2017, p. 29-52. 
13 Barbara Creed, « Horror and the Carnivalesque, The Body-monstrous », dans Leslie 
Devereaux (dir.), Fields of Vision: Essays In Film Studies, Visual Anthropology, and 
Photography, Berkeley, University of California Press, 1995, p. 155. 

REC 12, Fêtes de fin, 2025 
DOI : 10.58335/rec.286

https://dx.doi.org/10.58335/rec.286


124  

femme vertueuse – elle finit par endosser cette identité : privée de toute attache, 
elle passe un marché avec le diable et rejoint un sabbat de sorcières. En refusant 
de pleurer sa famille, elle sacrifie ses valeurs religieuses ; bouc émissaire 
corrompu par Satan, elle rejoint une communauté marginale où elle perd son 
identité, s’infligeant une mort symbolique. 

Aucun espace sonore n’est accordé au deuil : la perte brutale de sa famille 
ne donne lieu ni à un temps de silence, ni à une musique empathique. Au contraire, 
alors qu’elle rejoint le sabbat au cœur de la forêt, c’est autant le diable que la 
musique qui la guide. Les voix de femmes s’unissent au son des tambours : 
Thomasin découvre les sorcières en pleine célébration tandis qu’elles dansent 
nues autour du feu en scandant une prière sataniste. La jeune femme est happée 
par l’exaltation bruyante et mouvante : si sa libération se manifeste par son envol, 
dans une position christique pervertie, elle n’en reste pas moins sous le joug du 
diable. 

Thomasin et Agnes disparaissent de la communauté autant qu’elle se fondent 
en elle : la première se détache de sa famille pour intégrer le cercle de Satan, la 
seconde est d’abord exécutée avant d’être consommée par la foule. Leur 
effacement nuance le sentiment de libération à travers la mort qu’éprouvent les 
deux jeunes femmes : leur sacrifice n’a de valeur que parce qu’il sert un ordre 
social. Si Agnes et Thomasin sont véritablement des femmes animées par des 
valeurs chrétiennes – rappelant les Vierges symboliques évoquées 
précédemment – les communautés célébrant leur sacrifice par le chant et la danse 
apparaissent alors comme amorales, voire diaboliques14. 

D’un point de vue musical, cette ambivalence est confirmée de multiples 
manières. Les instruments employés, les percussions dans The Witch ou la 
cornemuse, la flûte, et la vielle à roue dans The Devil’s Bath appartiennent à la 
pratique musicale profane et s’opposent donc au sacré : ils sont d’ailleurs tous 
représentés comme des instruments de torture dans la partie du triptyque 
représentant l’enfer dans Le Jardin des délices de Jérôme Bosch (XVe siècle). La 
prière interprétée par les sorcières dans The Witch correspond à la onzième clé 
énochienne – l’énochien étant la « langue des anges »15 – que l’on retrouve 
notamment dans La Bible Satanique (Anton LaVey, 1969). Cette clé, liée à la 
nécromancie, est censée invoquer les morts, « Niiso salman teloch! Od par aldon 
od noan Casarman holq; Gohed saga do zildar zong » se traduisant par 
« Éloignez-vous de la maison de la mort ! Et ils se rassemblèrent et devinrent ceux 
dont on mesure l’importance, les éternels, ceux qui chevauchent les tourbillons. » 

14 L’idée d’un lien entre la danse et le Diable prospéra à partir du XVIe siècle. À ce propos, 
consulter Marie-Thérèse Mourey, « Le corps et le Diable – le Diable au corps ? De la transe à 
la danse, entre croyances, légendes et représentations (XVIe–XVIIIe siècles) », Cahiers d’Études 
Germaniques, n°62, 2012, p. 95-117. 
15 La langue et son alphabet furent théorisés par John Dee au XVIe siècle. À ce propos, consulter 
Deborah E. Harkness, John Dee’s Conversations with Angels: Cabala, Alchemy, and the End of 
Nature, Cambridge, Cambridge University Press, 2006. 

REC 12, Fêtes de fin, 2025 
DOI : 10.58335/rec.286

https://dx.doi.org/10.58335/rec.286


125  

La musique traditionnelle entendue à la fin de The Devil’s Bath, quant à elle, 
s’intitule « Plätscherpolka » soit « Polka éclaboussante », ce qui n’est pas sans 
rappeler le sang d’Agnes maculant littéralement les mains des villageois. De ce 
fait, le « bain du diable » désigne-t-il vraiment le trouble dépressif d’Agnes, ou 
plutôt le mal éclaboussant la foule ? Le happy end perverti se manifeste donc de 
manière ambiguë à travers ces communautés qui, après avoir orchestré le 
sacrifice, nous invitent à une danse avec le diable. 

Transcendance musicale : un happy end pour « nous » ? 

Dans Hérédité et Midsommar, Ari Aster pousse un cran plus loin l’implication du 
spectateur en ramenant le récit dans notre présent et en adjoignant à la séquence 
finale de la musique extradiégétique. Celle-ci semble en effet transcender la 
diégèse pour nous inclure, nous, spectateurs, dans une expérience sensorielle et 
émotionnelle totale. Elle tend à abolir la frontière entre l’écran et la salle : le happy 
end n’est plus réservé aux personnages, la célébration n’est plus seulement 
filmée : elle devient une expérience d’adhésion troublante à une logique 
sacrificielle, malgré et à cause de notre passivité spectatorielle. 

La scène finale d’Hérédité donne lieu à un couronnement macabre : le fils 
de la famille Graham, Peter (Alex Wolff) est possédé par le démon Paimon. Il 
rejoint ses fidèles qui l’attendent, nus et prosternés devant les cadavres décapités 
de sa grand-mère, de sa mère et de sa sœur, toutes trois sacrifiées pour permettre 
son avènement. Si l’aïeule, ancienne dirigeante de la secte, est à l’origine de sa 
propre mort, les sacrifices d’Annie (Toni Collette) et de Charlie (Milly Shapiro), 
mère et fille, sont destitués de leur caractère sacré et volontaire : elles en sont 
victimes sous l’influence de Paimon. Après avoir tenté de mourir en se jetant par 
la fenêtre, Peter lui-même est possédé par le démon, comme l’avait souhaité la 
grand-mère maternelle : le sacrifice n’a pas de pouvoir face au poids de l’hérédité. 
À cet instant, la musique opère une transformation capitale : la bande-son de Colin 
Stetson, jusque-là discrète et anti-mélodique, cède place à une composition 
intitulée « Reborn », conçue comme un grand crescendo orchestral. Cette 
transition sonore annonce une forme de renaissance qui, tout en étant marquée par 
l’ombre du démon, installe un climat à la fois apaisant et menaçant. 

De son côté, Midsommar propose une autre variation sur le thème du 
sacrifice féminin, tout en usant de cette même transformation ultime par le biais 
de la musique. Dani (Florence Pugh), l’héroïne, est invitée par la communauté 
suédoise Hårga à désigner son petit ami infidèle comme victime sacrificielle d’un 
rituel païen. Par son choix, elle rompt avec son ancienne vie et s’intègre 
pleinement à la secte qui devient sa nouvelle famille. La musique « Fire Temple » 
de Bobby Krlic accompagne la mise en place du rituel et semble s’enflammer et 
prendre de l’ampleur tandis que le feu consume le temple sous les yeux de Dani, 
reflétant la montée dramatique de la scène. 

REC 12, Fêtes de fin, 2025 
DOI : 10.58335/rec.286

https://dx.doi.org/10.58335/rec.286


126  

À l’image des films auxquels ils appartiennent, les morceaux « Reborn » et 
« Fire Temple » flirtent autant avec le divin qu’avec le démoniaque. Cette 
ambivalence s’exprime de manière assez identique entre les deux œuvres, tant par 
leurs influences que par leur usage de l’instrumentation et de l’harmonie. Les deux 
compositions puisent dans l’héritage wagnérien, notamment par l’emploi 
d’harmonies statiques et de crescendi dramatiques, caractéristiques de certaines 
ouvertures de ses opéras. Cette influence est particulièrement remarquable dans 
« Reborn », qui convoque explicitement le prélude de L’Or du Rhin (1869), 
donnant à entendre les remous du fleuve naissant de « l’abîme mystique »16. Cette 
composition emprunte également au répertoire liturgique, les mouvements en 
arpège de l’accompagnement rappelant tant le « In Paradisum » du Requiem op. 
48 de Fauré (1888) que l’Ave Maria de Schubert (1825), donnant à la scène de fin 
d’Hérédité une dimension solennelle et élégiaque. Parallèlement, « Temple Fire » 
s’inspire plutôt d’œuvres ayant pour source la mythologie comme le Prélude à 
l’Après-midi d’un faune de Debussy (1894), mais surtout le « Lever du jour », 
ouverture de Daphnis et Chloé composée par Ravel (1912), mettant en lumière 
l’atmosphère solaire et éthérée de Midsommar. Dans les deux cas, cette élévation 
musicale et spirituelle contraste de manière saisissante avec la violence du 
sacrifice. 

Ce paradoxe est accentué par l’instrumentation d’Hérédité : malgré 
l’apparente sérénité de la musique, des voix masculines résonnent dans le registre 
grave, rappelant les chœurs de damnés et l’épique-obscur17 hollywoodien, tandis 
que le thème est joué par une trompette aux accents apocalyptiques. Puisque le 
diable se cache dans les détails, il est ici représenté par des clochettes tintant de 
plus en plus fort, le nom du démon, Paimon, venant de l’hébreu Paamon qui 
signifie littéralement « tintement » ou « clochette ». Stetson emploie 
principalement des instruments à vent pour « Reborn », là où Krlic privilégie les 
instruments à cordes : le thème de « Fire Temple » est ainsi interprété au 
violoncelle, dont on dit qu’il est le plus proche du registre de la voix humaine ; il 
est en outre accompagné par la harpe, instrument angélique par excellence. 

L’instrumentation laisse certes à entendre le divin dans Midsommar, mais 
c’est par son développement harmonique que se manifeste son ambiguïté : si les 
deux films partagent une forme de stagnation par l’usage d’une pédale18, « Temple 
Fire » se superpose au chant traditionnel des Hårga, ce qui crée une double strate 
sonore dissonante. À l’inverse d’Hérédité, on entend ici des voix de femmes, se 
mélangeant aux violons dans le suraigu en glissando19, ce qui donne l’impression 
que ce sont des cris qui deviennent de plus en plus forts, jusqu’à faire disparaître 

16 C’est le nom donné à la fosse d’orchestre wagnérienne. 
17 À ce propos consulter Cécile Carayol, La Musique de film fantastique, codes d’une humanité 
altérée, Aix-en-Provence, Rouge Profond, 2023. 
18 Note tenue par un ou plusieurs instruments pendant une longue durée. 
19 Effet qui consiste à glisser sur la corde pour entendre tous les sons possibles compris entre 
deux notes. 

REC 12, Fêtes de fin, 2025 
DOI : 10.58335/rec.286

https://dx.doi.org/10.58335/rec.286


127  

le thème principal. Alors que Dani suffoque, prise de panique, les Hårga 
apparaissent en transe : aucun son diégétique n’est entendu, mais tous les 
instruments à cordes rejoignent, par leurs glissandi, ce chœur de lamentations 
dissonant. Enfin, alors que Dani regarde enfin le temple brûler, elle finit par se 
calmer : les glissandi reviennent vers un accord parfait majeur lorsque le temple 
s’effondre. Le thème au violoncelle ressurgit une dernière fois quand Dani sourit : 
« Elle s’abandonne à une joie que seuls les fous peuvent connaître. Elle s’est 
complétement détachée d’elle-même, et elle est enfin libre. C’est horrible et c’est 
beau. »20 

Si les personnages que nous avons évoqués accèdent au happy end au sein 
du récit, le spectateur peut-il vraiment y adhérer ? Les trois premiers films dont 
nous avons discuté précédemment offraient une échappatoire : en maintenant le 
happy end et sa musique au sein de la diégèse, le récit permettait au spectateur 
d’adopter une posture distanciée vis-à-vis de ce qu’il voyait et entendait, ce qui le 
cantonnait au rôle de simple observateur de ces célébrations cathartiques. Mais 
dans Hérédité et Midsommar, la musique franchit cette frontière symbolique pour 
nous interpeller directement : à l’image de « Reborn » et de « Fire Temple », le 
spectateur cache peut-être son penchant pour le mal sous des apparences divines 
et vertueuses. Nous sommes alors contraints d’assumer l’ambiguïté de notre 
situation, puisque notre supposée compassion n’exclut pas que nous fassions aussi 
partie d’une communauté qui considère le sacrifice féminin comme un happy end. 

Conclusion 

La musique dans le folk horror contemporain apparaît comme un vecteur majeur 
dans la construction des fêtes de fin. Elle joue un rôle clé dans ce que nous avons 
identifié comme un happy end perverti, qui, loin d’être une résolution apaisante, 
soulève des questions et perturbe. Les procédés musicaux que nous avons évoqués 
relèvent du contrepoint didactique, qui produit une dissonance entre ce que font 
respectivement ressentir la narration et la musique. L’emploi récurrent de cet effet 
n’est pas anodin, comme l’explique Antoine Janot : 

Le contrepoint demande effectivement au spectateur de combler le non-sens de la 
contradiction, d’interpréter lui-même l’implicite afin de rendre intelligible la dissonance. 
Si la logique du contrepoint est guidée, elle n’est pas donnée. La polyphonie laisse 
entendre plusieurs interprétations21. 

C’est dans ce flottement entre diverses interprétations que naît l’idée du 
happy end : sa perversion tient au fait que la fin n’est pas celle souhaitée par le 
spectateur, et qu’elle ne devrait pas être la fin souhaitée par les personnages. Le 

20 Ari Aster, scénario de Midsommar, A24, avril 2017. 
21 Antoine Janot, La Dissonance audiovisuelle : au-delà du réalisme sonore, Mémoire de 
Master 2, Université de Paris Sorbonne, 2013, p. 63. 

REC 12, Fêtes de fin, 2025 
DOI : 10.58335/rec.286

https://dx.doi.org/10.58335/rec.286


128  

happy end contredit la nature-même du film d’horreur, telle que présentée par Éric 
Dufour : 

L’horreur fonctionne toujours sur une impossible résolution. Ce qui fait peur, ce qui est 
précisément horrible, c’est toujours une situation bloquée de laquelle on ne peut pas sortir. 
[…] La spécificité du film d’horreur ce n’est pas qu’il finirait mal, c’est qu’il ne finit 
pas22. 

Le happy end peut alors être considéré non pas comme une fin en soi, mais 
comme un ressort narratif pour accentuer l’horreur. La recrudescence de ce type 
de fins dans le folk horror contemporain mettrait ainsi en exergue l’une de nos 
peurs : la réjouissance que pourrait entraîner le sacrifice d’une femme, dans une 
société oppressive et insensible dont nous ferions partie. Sous couvert de 
motivations religieuses amorales, ces fins ambiguës exposent les violences 
normative et patriarcale encore en vigueur de nos jours. Olivia Chevalier-
Chandaigne le confirme : 

À travers ce pessimisme, ce que nous montre efficacement le film d’horreur en nous 
laissant un goût désagréable, c’est nous-mêmes. Le film d’horreur a la fonction d’un 
miroir qui nous fait voir ce qui est laid en nous23. 

Le malaise persistant laissé par ces happy ends pervertis ne tient donc pas 
seulement à ce que montrent et font entendre ces conclusions, mais aussi à la 
manière dont elles renversent les conventions narratives. James MacDowell écrit : 

Nous pourrions envisager de faire remonter les notions de fin « heureuse » et 
« malheureuse » à la notion banale selon laquelle, comme le dit Byron, « toutes les 
tragédies se terminent par une mort / toutes les comédies se terminent par un mariage24 ». 

Martin Sutton complète cette définition en explicitant qu’ici « le mot 
“mariage” doit être pris dans un sens plus large pour inclure “l’union” 
d’oppositions culturellement acceptées. »25 Le malaise que provoque la fin de ces 
films d’horreur résiderait ainsi dans leur propension à nous engager 
collectivement dans une union idéologique que nous ne devrions pas accepter. Le 
happy end perverti prend alors la forme d’un mariage forcé : une célébration où 
tout est bien qui finit mal. 

Justine DEWERPE 
Rouen 

22 Éric Dufour, Le Cinéma d’horreur et ses figures, Paris, PUF, 2006, p. 62-63. 
23 Olivia Chevalier-Chandaigne, La philosophie du cinéma d’horreur : Effroi, éthique et beauté, 
Paris, Ellipses, 2014, p. 138. 
24 James MacDowell, Happy Endings in Hollywood Cinema, Cliché, Convention and the Final 
Couple, op. cit., p. 22. L’auteur cite Don Juan de Lord Byron (1831). 
25 Martin Sutton, « Patterns of Meaning in the Musical », dans Rock Altman (éd.), Genre: The 
Musical, Boston, Routledge, 1981, p. 194. 

REC 12, Fêtes de fin, 2025 
DOI : 10.58335/rec.286

https://dx.doi.org/10.58335/rec.286


129  

Bibliographie  

ASTER ARI, scénario de Midsommar, A24, Avril 2017. 

CHEVALIER-CHANDAIGNE Olivia, La philosophie du cinéma d’horreur : 
Effroi, éthique et beauté, Paris, Ellipses, 2014. 

CARAYOL Cécile, La Musique de film fantastique, codes d’une humanité 
altérée, Aix-en-Provence, Rouge Profond, 2023. 

CHION Michel, Un art sonore, le cinéma, Paris, Cahiers du cinéma, 2003. 

CREED Barbara, « Horror and the Carnivalesque, The Body-monstrous », dans 
Leslie Devereaux (dir.), Fields of Vision: Essays In Film Studies, Visual 
Anthropology, and Photography, Berkeley, University of California Press, 1995. 

DAVIES Owen et Francesca MATTEONI, « The Corpse Gives Life », dans Owen 
Davies et Francesca Matteoni (dir.), Executing Magic in the Modern Era: 
Criminal Bodies and the Gallows in Popular Medicine, Basingstoke, Palgrave 
Macmillan, 2017. 

DUFOUR Éric, Le Cinéma d’horreur et ses figures, Paris, PUF, 2006. 

DUFOURMANTELLE Anne, La Femme et le Sacrifice, d’Antigone à la femme 
d’à côté, Paris, Denoël, 2007. 

HARKNESS Deborah E., John Dee’s Conversations with Angels: Cabala, 
Alchemy, and the End of Nature, Cambridge, Cambridge University Press, 2006. 

JANOT Antoine, La Dissonance audiovisuelle : au-delà du réalisme sonore, 
Mémoire de Master 2, Université de Paris Sorbonne, 2013. 

MACDOWELL James, Happy Endings in Hollywood: Cinema, Cliché, 
Convention and the Final Couple, Édimbourg, Edinburgh University Press, 2013. 

MOUREY Marie-Thérèse, « Le corps et le Diable – le Diable au corps ? De la 
transe à la danse, entre croyances, légendes et représentations (XVIe–XVIIIe

siècles) », Cahiers d’Études Germaniques, n°62, 2012. 

SCOVELL Adam, Folk Horror, Hours Dreadful and Things Strange, Leighton 
Buzzard, Auteur Publishing, 2017. 

REC 12, Fêtes de fin, 2025 
DOI : 10.58335/rec.286

https://dx.doi.org/10.58335/rec.286


130  

STUART Kathy, Suicide by Proxy in Early Modern Germany: Crime, Sin and 
Salvation, Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2023. 

SUTTON Martin, « Patterns of Meaning in the Musical », dans Rock Altman 
(éd.), Genre: The Musical, Boston, Routledge, 1981. 

REC 12, Fêtes de fin, 2025 
DOI : 10.58335/rec.286

https://dx.doi.org/10.58335/rec.286



